

انتشارات دانشگاه فردوسی ، شمارهٔ ۱۷

# حِكةُ الْعِينَ

للعلامة بجم الدين على عمر الكابت العقوين

الشرح

للعلاية مل لترج ابن الكثاه المخارى

بامقدمه وتصحيح

جعفر زاهدى

استاد دانشكدهٔ الهيات ومعارفاسلامي

مؤسسة چاپ وانتشارات وكرافيك دانشكاه فردوسي السفندماه ١٣٥٣



انتشارات دانشگاهفردوسی ، شمارهٔ ۲۷

# حِكةُ الْعِينَ

للعلانتي عبالت المتنعلق عكم الكاتبي العرين

الشرح

للعلامة مل لترج لبن الكثاه المخارى

بامقدمه وتصحيح

جعفر زاهدي

استاد دانشكده الهيات ومعارف اسلامي

مؤسسة چاپ وانتشارات وگرافیك دانشگاهفردوسی السفندماه ۱۳۵۳



#### رب انعمت فزد

اکنون بیشاز سیسال است که بمطالعه و تدریس علوم ادبی ، عقلی، نقلی پرداخته و بقدر استطاعت خود کتب و مقالاتی درفنون نامبرده فراهم ساختهام که هشت جلد از آنها بطبع رسیده و تعداد زیادی از آنان هندوز چاپ نشده است .

درسال تحصیلی (۱۳۹۸/۶۹) ازطرف دانشگاه پیشنهاد شدکه در رشتههای (فقه وحقوق اسلامی ـ فاسفه وحکمت اسلامی) درس کلام را عهده دار باشم ، جزوهای تهیه نمودم ، بوسیله پلی کپی تکثیر شد ودر اختیار دانشجویان قرارگرفت ، برای مطالعه دقیقتر و آشنائی بیشتر چندکتاب دیگر را معرفی کردم تا هنگام فرصت از کتابخانه دانشکده استفاده نمایند مانند:

کشفالمراد فی شرح تجریدالاعتقاد ، کشفالفوائد فی شرح قواعد العقاید، ایضاحالمقاصد فی شرح عین القواعد ازعلامه حلی ، شرح المقاصدان محقق تفتازانی ، شرح المواقف العضدیة ازمیرسید شریف جرجانی، شرح العقاید ازمحقق دوانی ، اساس التقدیس فخر الدین رازی ، شرح تجرید الانام قوشچی ، شوارق الالهام فی شرح تجریدالکلام ازمحقق لاهیجی دراین ایام مراجعه کردم به شرح علامه شمس الدین محمد بن مبارکشاه بخاری بر حکمة العین نجم الدین دبیران کاتبی قزوینی که درموضوع خود کم نظیر وبواسطه حسن ترتیب عبارات وصحت تنظیم جملات تا پیش از

سلسله قاجاریه پیوسته منظور نظر برنا وپیر بوده ، چه ایس متن متین و شرح شریف درهر مسألهای به تحقیقات مشائیان و تدقیقات اشراقیان و مجادلات متکلمان نظرداشته، وباین جهت درمحضر دانشمندان شرف قبول بافتهاست.

با آنکه بخشی از این کتاب در قازان بسال (۱۳۲۱ – ۱۳۲۱) قمری چاپ شده ، ولی چون ناپسند بود واکنون نایاب است شایسته دانستم که این گوهر گرانبها را از گنجینه نهان بهعرصه عیان در آورده و دردسترس دانش پژوهان ودانشجویان قراردهم .

خوشبختانه پنج نسخه قدیمی از آن در کتابخانه آستان قدس و چهار نسخه خطی در تملك حقیر ، ویك نسخه در کتابخانه مدرسه نواب یافت شد، بدینوسیله مقدمات استنساخ ومقابله و تصحیح فراهم گردید . لذا باشوق وافی و سعی کافی در اوائل مهر ماه (۱۳۶۸) شمسی به کتابت ومطابقت سپس به تصحیح و نسخه بدلهای لازم پرداختم ، از درگاه خداوند متعال ومنعم لایزال امیدوارم که مرا دراین کارتوفیق دهدویاری فرماید، موجبات سعادتم را بیافزاید .

اینك ما دراین مقدمه و پیشگفتار مختصری از شرح حال مصنف و شارحان ومحشیان حکمةالعین ، واند کی از شناسائی نسخه های مورد استفاده در هنگام تصحیح و تطبیق و نشانی برخی از نسخه های نفیس این کتاب و شرح شهیر میرك بخاری رابیان مینمائیم ؛ فالمرجومن خلانی الاعاظم ان ینظروا فیه باللطف و الاحسان ، و ان یروا فیه خللا او النقصان فلیعلمونی فانه یزید الشکرو الامتنان .

### (مصنف وشارحان ومحشيان حكمة العين)

#### نكارنده متن حكمةالعين

کاتبی قزوینی: ابوالمعالی یا ابوالحسن علیبن عمربن علی ملقب به نجم الدین، معروف بدبیران منطقی ، موصوف بکاتبی قزوینی، ازدانشمندان علوم عقلی قرن هفتم هجری ، وازعلمای مذهب شافعی، ومعاصران خواجه نصیرالدین طوسیاست ، وی درمنطق وحکمت و کلام مدرسیماهر ، درطب ونجوم وهیئت وریاضیات استادی باهر ، درفنون ادبی و آداب بحث و مناظره سخنوری متبحر بودهاست .

دبیران کاتبی درسال ششصد هجری درقزوین تولد یافته ، علوم ادبی وعقلی و نقلی را از اساتید زمان فراگر فته، بطوریکه مشارالیه بالبنان، ومورد علاقه دانشمندان جهان گردیده است .

کاتبی در قزوین مجلس تدریس داشته ، فضلا و دانشمندانی درعلوم عقلی و نقلی از وی استفاده میکردند ، تاآنکه خواجه نصیرالدین طوسی در سال (۲۵۰) هجری ویرا برای شرکت درکار رصد بمراغه دعوت نمود ، او دعوت خواجه را پذیر فته با اشتیاق بسوی مراغه که مجمع افاضل واکابر زمان بود شتافته و درکار رصد و تحقیقات علمی بفعالیت یرداخته است .

استادان کاتبی قزوینی: دبیران اساتید متعددی درفنون مختلف داشته که از کمالات صوری ومعنوی آنان استفاده نموده ، از ایشان است: ۱ – ابوجعفر محمدبن محمدبن حسن طوسیناصرالملة ونصیرالدین،

حامیالشیعه ومعین المسلمین ، رئیسالحکما واستادالمحققین متوفیای (۲۷۲) هجری ملقب به خواجه نصیرالدین ، ومعروف به حکیم طوسی مجمع مکارم اخلاق ، محبوب دانشمندان آفاق ، بوده وی را تالیفات نفیس و تصنیفات دقیقی است از قبیل : اساس الاقتباس درمنطق ، تجریدالمنطق والکلام ، شرح اشارات شیخ الرئیس ، تحریر اقلیدس ، تجریدالمقاید ، جواهرالفرائض درفقه ، قواعدالمقاید که آنرا و تجریدالمنطق والکلام را علامه حلی شرح کرده است ، اخلاق ناصری ، آغاز وانجام،اوصاف الاشراف کادابالمتعلمین ، برخی از تذکره نویسان تألیفات خواجه را تا هشتاد مجله شمه دهاند .

۲- شمس الدين محمد بن اشرف سمر قندى ملقب به حكيم الحسينى بوده كه درسال (٦٤٩) هجرى وفات نموده تأليفات وى عبار تند از: اشكال التأسيس فى الهندسه الصحائف الالهية فى الكلام المعارف فى شرح الصحائف شرح القسطاس الميزان فى المنطق، شرح القسطاس المنية والامل فى العلم الجدل، مفتاح النظر فى شرح مقدمة البرهانية للنسفى .

۳- اثیرالدین مفضل بن عمر ابهری ملقب به اثیرالدین ایساغوجی که از اکابر علمای معقول ، واز اعاظم دانشمندان منطق وحکمت بوده ، در سال (۲۹۳) هجری و فات یافته ، و تألیفات ارجمندی داشته مانند: ایساغوجی ، وشرح آن به روش ، قال اقول که مکرردرهند چاپ شده و حجم آن در حدود شرح مطالع میباشد ، الزبدة فی الاصول ، الکشف فی المنطق ، الهدایت فی الحکمة که آنرا قطب الدین عبدالکریم بن عبدالنور حلبی حنفی متو فیای (۷۳۵) هجری ، و قاضی کمال الدین امیر حسین بن معین الدین میبدی حسینی شیعی متوفای (۹۰۹) هجری و صدر المتألهین محمد بن ابراهیم شیرازی رئیس الفلاسفة الاسلامیة و قدو قالمحدثی الشیعة متوفای (۱۰۵) هجری آزیا

شرح کردهاند ، شرح میبدی وشرح صدرالمتألهین بر هدایة الحکمة درایران بچاپ رسیه است .

شاگردان کاتبی: دبیران قزوینی در دوران تدریس چندساله خود در قزوین فضلا و دانشمندانی را بمراحله کمال رسانیده ، پس از مسافرت بمراغه و آشنائی باعلما و حکمای آن سامان نیز بتدریس اشتفال داشته ، و بزرگانی از درس وی استفاده کرده اند از قبیل:

1 - عمادالدین زکریابن محمود قزوینی مشهور بقاضی جمال الدین، ومعروف بعماد قزوینی که مؤلف کتاب آثار البلاد واخبار العباد ، وعجائب المخلوقات وغرائب الموجودات بوده ، از اثیر الدین ابهری ، ونجم الدیسن کاتبی قزوینی تلمذ نموده ، ودرسال (۲۸۲) هجری وفات یافته ، جنازهاش ببغداد حمل شده ، ودر مقبره شونیزیه مدفون گردیده است .

۲- قطب الدین شیر ازی ابوالثنا، محمودبن مسعودبن مصاح الدین کازرونی اشعری الاصول ، شافعی الفروع که از شاگردان خواجه نصیر الدین طوسی ، وصدر الدین محمدبن اسحق قونوی ، ونجم الدین دبیران قزوینی، ومؤید الدین برمك عروضی بوده .

وی دربیمارستان شیراز کرسی طبابت داشته ، درکار رصد مراغه از معاونان خواجه بشمار آمده ، آثار او عبارتند از : اختیارات مظفری، تحفة الشاهیة ، ترجمه تحریر اقلیدس ، درةالتاج لفرةالدباج ، سزاوار افتخار، شرح اصول حاجبی ، شرح حکمةالاشراق ، شرح مفتاح العلوم سکاکی ، شرح کلیات قانون شیخ الرئیس ، شرف الاشراف ، نهایة الادراك ، وچند کتاب دیگر ، مشارالیه درآخر عمر به تبریز رحل اقامت افکند ، وزندگانی را بعبادت میگذرانید ، تا دربیست وچهارم رمضان (۷۱۰) هجری وفات کرد، ودر قبرستان چرنداب تبریز نزد مقبره قاضی بیضاوی بخاك سپرده شد.

۳- جمال الدین ابو منصور حسن بن سدید الدین یوسف بن زین الدین علی مطهر ملقب بعلامه حلی و فاضل که شیعه اثنی عشری و از شاگردان نجم الدین جعفر بن حسن ملقب به محقق حلی صاحب شر ایع الاسلام ، وشیخ سدید الدین یوسف حلی و الد محترمش ، وسید احمد بن طاوس ، وسید علی بن طاوس ، وشیخ نجیب الدین یحیی حلی پسرعموی مادرش ، وشیخ مفید الدین علی بن میثم بحر اندی و خواجه نصیر الدین طوسی ، و قطب الدین محمود شیر ازی ، و نجم الدین علی قزوینی ملقب به حکیم منطقی و کاتبی دبیران ، وشیخ تقی الدین عبد الله صباغ حنفی ، وشیخ عز الدین فاروقی و اسطی بوده .

معظم له استاد قطبالدین محمد رازی بویهی، وشمسالدین محمدبن ابیطالب دمشقی وبسیاری از دانشمندان عاوم عقلی ونقلی بشمار میآید . وی درمحرم سال(۲۲۱)هجری وفاتیافته، ودرحدودیکصدوبیست کتاب درمعقول ومنقول تألیف نموده که از آنهاست : الاربعون فی اصول الدین ، ارشادالاذهان الی احکام الایمان ، الاشارات الی معنیالاشارات، ایضاح المعضلات من شرحالاشارات ، ایضاح المقاصد فی شرححکمة عینالقواعد ، بسطالاشارات فی شرحالاشارات ، تبصرةالمتعلمین ، فلی عینالقواعد ، بسطالاشارات فی شرحالاشارات ، تبصرةالمتعلمین ، فلی احکام الشرعیه فیالفقه الامامیة ، تذکرةالفقها فیالفقهالشیعه ، التناسب بین الفرقالاشعریه والسو فسطائیة ، تهذیبالاصول، حوهرالنضید فی شرح منطقالتجرید ، حل المشکلات فی شرحالتلویحات ، شرح شفای شیخ منطقالتجرید ، حل المشکلات فی شرح قواعدالعقاید ، کشفالمراد فی شرح تجریدالاعتقاد ، کشفالفوائد فی شرح قواعدالعقاید ، کشفالیقین فلی فضائل امیرالدومنین ، مختلفالشیعة فی احکام الشریعة ، مراصدالتدقیق فضائل امیرالدومنین ، مختلفالشیعی والالهی ، منتهی المطلب فی تحقیق ومقاصدالتحقیق فی المنطق والطبیعی والالهی ، منتهی المطلب فی تحقیق

المذهب ، منهاج الكرامة فى الامامة ، نهاية المرام فى معرفة الاحكام ، نهيج المسترشدين فى اصول الدين . . . . .

مقام ورتبه کاتبی قروینی: دبیران کاتبی درنظرمردم دانش پرور، معزز ومحترمبوده، چه هریك ازدانشمندان زمانش ویرا ستوده وبا تعظیم یادنمودهاند، چنانکه استادش خواجهنصیرالدین رئیسالمحققین درپاسخی که به پرسش وی نگاشته اورا چنین معرفی کرده است: مولانا الامام نجم الملة والدین علامةالعصر، فهامةالدهر، افضلالهالم علیالکاتب القزوینی ادامالله افضاله.

وشاگردش جمال الدین علامه حلی حامی الشیعة ، مفتی الشریعة در اجازتی که برای سید علی بن ابر اهیم بن زهرة حلبی نگاشته قزوینی را چنین ستوده است: شیخناالسعید نجم الدین علی بن عمر الکاتبی القزوینی یعرف بدبیران ، کان من فضلاء العصر ، واعلمهم بالمنطق، له تصانیف کثیره، قرآت علیه شرح الکشف (ای شرح القزوینی علی کشف الاسرار عن غوامض الافکار فی المنطق لمصنفه القاضی محمد بن نام آور خونجی) .

کاتبی قزوینی درسال (۲۷۸) هجری وفات یافتهاست چون درآغاز نسخه منطق العین دستنویس شده (۲۷۸) مصنف را بعبارت «ادام الله ایامه و اسبغ علیه انعامه» ستوده است ، ولی مشهور تذکره نویسان میگویند وی درسال (۲۷۵) درگذشته است .

آثار کاتبی قزوینی: نجم الدین دبیران قزوینی تألیفات ارزنده ای دارد ، که مورد نظر دانشمندان هر عصر وزمانی بوده مانند:

۱ - رساله اثبات الواجب كـه بر روش متكلمان ولــ بدون تمسك بقاعده بطلان دور وتسلسل آنرا تاليف نموده است .

۲ شمسیه فی المنطق که آنرا برای شمس الدین جوینی معروف

بصاحب دیوان تالیف داده ، وقطب الدین رازی متوفای (۷۹۷) ومحقق تفتازانی متوفای (۷۹۱) هجری تفتازانی متوفای (۸۱۹) هجری آنرا شرح وحاشیه کردهاند .

۳- عین القراعد فی المنطق که بترتیب شمسیه ومفصل تر از آن است، وکاتبی خود آنرا شرح کرده و بحر الفرائد نامیده است نسخه آن در کتابخانه آستان قدس رضوی بشماره (۱۹۱) کتب خطی منطق و فلسفه، وتاریخ کتابت (۷۸۸) هجری موجود است.

۱- بحرالفرائد فی شرح عین القواعد که شرح ومتن رابیکدیگر ممزوج ساخته ، ودر آغاز آن نگاشته است :

اما بعد حمدالله والثناء عليه بما هو اهله ومستحقه ، والصلاة على رسوله محمد خاتم النبيين وآله الطاهرين ، فان جماعة من العلماء الكبار الذين شاركتهم فى البحث ادام الله فضائلهم التمسرا منى املاء كتاب فى المنطق على وجه الايضاح والبيان على ترتيب الرسالة التى كتبناها فى هذا الفن و سميناها بعين القواعد ليكون كالشرح لها ..... وسميته بحر الفرائد فى شرح عين القراعد .

۵ جامعالد قائق فسی شرح کشف الحقایق که کتاب ی است بزرگ و
 حاوی جمیع مباحث منطقی و مسائل میزانی است .

٦- شرح برکشف الاسرار عن غوامض الافکار فی المنطق للقاضی
 محمدبن نام آور خونجی شافعی متوفای (٦٤٩) هجری که شاید این شرح
 را کاتبی برای علامه حلی تدریس نموده باشد .

۷- المفصل فی شرح المحصل فی الکلام تالیف فخر الدین محمد بن عمر متوفای (۲۰٦) کنیه اش ابن الخطیب ولقبش امام رازی میباشد .

٨- المنصص في شرح الملخص في المنطق والحكمة تاليف امام

فخرالدين رازى كه مصنف درحكمةالعين بيشتر بآن نظر داشتهاست .

۹ مباحثات طبی که میان کاتبی قزوینی و خواجه نصیرالدین طوسی واقع شده ، بقلم کاتبی گردآمده و در بفداد بچاپ رسیده است .

• ۱- مناقشات كاتبى بر رساله اثبات الواجب تاليف خواجه طوسى، و اعتراضات خواجه برمناقشات دبيران قزوينى .

۱۱ – اعترافنامه كاتبى كه درپاسخ اعتراضات خواجه نصيرالدين نوشته واز معظم له عدرخواهى وسياسگزارى نمودهاست.

۱۲ - شبهات کاتبی بر قاعدة الواحدلایصدر عنه الاالواحد، وبرجوهر بودن صادر اول ، وبسیط بودن آن ، وبر اثبات سلسله عقول عشره ، وبر مقارنة هیولا باصورت ، وبر احتیاج نفس ببدن درتأثیر وصدور افعال .

۱۳ – رسالة فى نقيض العام كه خواجه نصير الدين طوسى رساله اى در ردآن نگاشته است .

۱۱ حکمة العین یاعین القواعد فی الحکمة ، یاکتاب العین که باشرح میرك بخاری برآن مورد تحقیق وبررسی ماست .

#### شرح نويسان و احاشيه نگاران براحكمةالعين

کتاب محکمة العین درنظر محققان مهمتر تالیف نجم الدین قزوینی بشمار میآید ، زیرا این کتاب بضمیمه عین القواعد کاتبی مانند کتاب نجات تالیف شیخ الرئیس دارای سه بخش (منطق ، طبیعیات ، الهیات) و حاوی یکدوره فلسفه و کلام میباشد .

از اوان تالیف آن تاکنون دانشمندان بزرگی ازمعاصران وشاگردان دبیران کاتبی ، ومتاخران ازوی این متن متین ، وبحر عمیق راموردبررسی و تحقیق قرارداده ، وبرآن چند حاشیه وشرح وبربعضی از شروح حواشی ارزنده ای نگاشته اند .

#### حاشيه أويسان برمتن حكمة العين عبارتند از:

1- قطبالدین شیرازی محمودبن مسعودبن مصلحالدین کازرونی شارح کلیات قانون شیخالرئیس ، وشارح حکمةالاشراق سهروردی ، و مؤلف درةالتاج لفرةالدباج متوفای (۷۱۰) حاشیهای برحکمةالعین نگاشته که میرك بخاری بدان عنایت داشته وبیش از یکصد و پنجاه نوبت درشرح خود از حواشی قطبیه نام برده ، وتمام مطالب علامه شیرازی را درکتاب خود آورده است .

۲- تقی الدین شیرازی مولی محمد طبیب که از شاگردان امیرغیاث الدین منصوردشتکی، ومرً لف کتاب انیس الاطباء وطبیب دربار سلطان سایمان قانونی ابن سلطان سایم اول عثمانی ومتوفای (۹۵۲) هجری بوده احاشیه ای براحکمة العین کاتبی ترتیب داده است ، نسخه آن در کتابخانه شیخ العراقین عبد الحسین تهرانی دیده شده است (الذریعه ششم ص ).

۳ شمس الدین محمد بن احمد خفری متوفدی (۹۵۷) هجری حاشیه ای برمتن حکمة العین ترتیب داده که آنرا نورالعین نامیده است ، نسخه آن در کتابخانه آستانقدس رضوی، ودر کتابخانه زاهدی (تملك حقیر) موجود میباشد.

۱- مولی عبدالففاربن محمدبن یحیی گیلانی . شاگرد سیدالحکما، میرداماد محمد باقر استرابادی متوفای (۱۰۱۱) هجری حاشیهای بر حکمةالعین قزوینی نوشته که صاخبریاض العلما، نسخه آنرا نزدفرزندانش در رشت دیده است (الذریعه ششم) .

٥- شکیب شیرازی محمدعلی معروف بسکاکی ، دانشمندی که در علوم عقلی ونقلی نصیب وافری داشته ، در سیروسلوك برروش ذهبیه قدم میگذاشته ، حاشیهای برحکمةالعین نگاشته که حاجی خلیفه نام آنرا در

کشف الظنون نوشته است ، وی در فتنه (ففان ۱۱۲۲) وعهد شاه سلطان حسین به شیر از مقتول گردیده است.

٦- مولى عطاءالله گيلانى كه از دانشمندان نيمه اول قرن دوازدهم
 هجرى است حاشيهاى برحكمةالعين دبيران نوشته كه صاحب رياض
 العلماء آنرا يادكردهاست (الذريعه ششم ص ١٢١) .

#### شارحان حكمة العين ياعين القواعد في الحكمة عبارتند از:

1 - جمال الدین علامه حلی حسن بن یوسف بن علی بن مطهر متوفای (۷۲۹) هجری شرحی بعنوان قال اقول برحکمة العین نوشته و آنرا ایضاح المقاصد من حکمة عین القواعد نامیده است ، علامه مطالب این شرح را از مجلس درس استادش کاتبی قزوینی مصنف حکمة العین، واز سایر تالیفات وی مانند المنصص والمفصل ، واز بیانات وتالیفات درس افضل العلماء المحققین ورئیس الحکماء المتالهین خواجه نصیر الدین طوسی، واز حواشی قطب الدین شیرازی ومباحثات درسی وی استفاده نموده است.

ميرك بخارى درچند مورد از علامه حلى وشرح وى برحكمة العين بعبارت (قال الفاضل الشارح ـ قال افضل الشارحين) نام برده است .

این کتاب (ایضاح المقاصد) بکوشش وراهنمائی سید محمد مشکاة استاد دانشگاه تهران ، بامقدمه و پاور قی آفای علینقی منزوی خلف شیخ الاساتید مرحوم محمد حسن تهرانی ملقب بشیخ آقابزرگ درتهران بسال (۱۳۳۷) شمسی چاپ شده است .

با اینکه ایضاح المقاصد نخستین شرحی است که بر حکمة العین باقلم دانشمندی چون علامه حلی که شاگرد بلاو اسطه مصنف بوده تالیف یافته، کمتر از شرح میرك بخاری مورد توجه حوزه علمیه ، واساتید علوم عقلیه قرارگرفته ، ومانمیدانیم که چند تن از مدرسان کلام وحکمت بر آن حاشیه

نوشته باشند ، ونسخههای خطی آن بسیاراندك میباشد ، وتنها یكنوبت چاپ شدهاست .

۲- شمس الدین محمد بن مبارکشاه هروی ملقب بمیرك بخاری که از علمای نامی و حکمای اسلامی اواخر قرن هشتم هجری بوده (زیرامیرسید شریف جرجانی متوفای (۸۱٦) هجری برشرح وی حاشیه نگاشته ، وخلف ارجمندش بنام احمد بن محمد بن مبارکشاه بخاری که پساز فوت پدر کرسی تدریس داشته ، در سال (۸۲۲) وفات یافته است) شرح حاضر را برکتاب حکمة العین آمیخته بامتن نوشته ، وبمتابعت مصنف دربیشتر موارد از نظریات فخر رازی پیروی نموده ، واز او بعنوان «امام فخر الدین» یادکرده ، ودرمباحث بسیاری از کتاب المنصص فی شرح الماحض ، والمفصل فی شرح الماحض و استفاده نموده ، افکار مصنف آندوکتاب (فخررازی) و شارح آنها (کاتبی قروینی) را ستوده است .

میرك بخاری تمام حواشی قطبالدین شیرازی رادرطی مسائل كتاب خویش آورده ، ودربعضی مباحث بروی انتقاداتی نموده ، وبیشتر از یكصه و پنجاه موضع نام حواشی القطبیه را ودر چند مورد نام علامه حلی (الفاضل الشارح) را یاد کرده است .

این شرح پیوسته مورد علاقه و توجه مدرسین ومحصلین بوده ، و همیشه در حوزههای علمی از کتب درسی متداول بشمار میآمد ، چنانکه نسخههای خطی آن فراوان وبیشاز بیست حاشیه برآن نگاشتهاند .

این کتاب در دوبخش (طبیعیات ، الهیات) با حاشیه میرسید شریف جرجانی و حاشیه مولی میرزاجان باغنوی درقازان بسال (۱۳۲۱ و ۱۳۲۲) قمری چاپ شده است .

۳- مولی محمدبن موسی طالشی گیلانی شرحی آمیخته بامتن حکمة العین برای ابوالمظفر سلطان یعقوب خان فرزند امیر حسن طویل متوفای

(۸۹٦) هجری تالیف نموده که نسخه آن بخط نستعلیق از عبدالکریسم طالشی بتاریخ بیست وهفتم صفرالخیر (۸۹۰) درکتابخانه دانشکده الهیات تهران ، ودرکتابخانه اوقاف بغداد موجوداست (فهرست ۱۰۸) .

۱- احسن شاه عجمی متوفای (۹۰۵) هجری حکمة العین کاتبی را شرح کرده است (ذیل کشف الظنون).

۵ شهرستانی سید محمد راحیم بن شیرمحمد موسوی شراحــی بر حکمةالعین دبیران قزوینی نوشته که درسال (۱۰۹۳) هجری از آنفراغت یافته ، ونسخه آن درتملك سید شهابالدین تبریزی است (الفریعه جلد سیزدهم ص ۲۱۲) .

#### برخى اناحاشيه لكاران برشرح هيرك بخارائي عبارتند از:

۱- شمسالدین محمدبن مبارکشاه در موارد متعددی برشرح خود حاشیه نوشته ، ودربیشتر نسخههای خطی آن حاشیه (منه) دیده میشود ، چنانکه در دونسخه از انهائی که در تملك حقیر (کتابخانه زاهدی) است حاشیه منه وجود دارد .

۲- میرسید شریف جرجانی علیبن محمدبن علی حسینی متوفای (۸۱۸) هجری حاشیهای برشرح میرك بخاری نگاشته که بیشتر نسخههای خطی تمام یا مقداری ازآن حاشیه را دارد ، ودرکنار شرح میرك درقازان چاپ شدهاست .

۳- کمال الدین شیر ازی مسعود بن معین الدین متو فای (۹۰۰) حاشیه ای بر شرح میرك بخاری وبر حاشیه میرسید شریف ترتیب داده که نسخه آن در کتابخانه مرکزی دانشگاه تهران بخط ملاحسین اردکانی با تاریخ (۱۰۳۲) هجری بشماره (۲۸۱) موجود است .

3- غیاث الدین امیر منصور بن صدر الدین محمد دشتکی شیرازی متوفای (۹ ۶۸) هجری حاشیه ای برشرح میرك بخاری نگاشته و آنرا ضیاء العین نام گذاشته است که نسخه خطی آن در کتابخانه آستانقدس رضوی ، و کتابخانه بزدی در نجف ، و کتابخانه حجت در کربلا ، و کتابخانه مسرکزی دانشگاه تهران و مدرسه سپهسالار موجود است .

هجری محمد الدین محمد بن احمد خفری متوفیای (۹۵۷) هجری حاشیه ای بر هردوبخش شرح میركبخاری داشته و آنرا سوادالمین نامیده که نسخه خطی آن فراوان ، و در کتابخانه های دانشگاه تهران ، آستانقدس خراسان، صدر کاظمین ، اوقاف بغداد ، کتابخانه زاهدی مشهد موجود است ، آقا جمال خوانساری برحاشیه خفری تعلیقاتی نگاشته است .

7- محیالدین لاری محمدبن احمدبن که ازشاگردان ملا جلالالدین دوانی ومعاصر شاه طهماسب صفوی بوده وی ، پس از مراجعت از زیارت بیتالله الحرام یك مثنوی بنام فتوح الحرمین سروده ، حاشیهای برشرح میر كبخاری نگاشته که در کنار یکی از نسخههای کتابخانه زاهدی درمشهد (تملك حقیر) موجوداست .

۷-میرزاجان باغنوی مولی حبیبالهٔ شیرازی متوفای (۹۹۹)هجری حاشیهای برشرح میرك بخاری نوشته که نسخه خطی آن در کتابخانه اوقاف بغداد ، مدرسه سپهسالار تهران ، کتابخانیه خوانساری درنجف اشرف ، کتابخانه مدرسه نواب کتابخانه آستانقدس خراسان ، کتابخانیه زاهدی درمشهد موجوداست .

این حاشیه باشرح میرك وحاشیه میرسید شریف جرجانی درقازان بسال (۱۳۲۱) قمری چاپ شده است .

٨- ميرزا رفيعا نائيني محمدبن حيدر طباطبائي معروفبه ملارفيعا

وملقب برفیعالدین که ازشاگردان شیخبهائیومولی خلیل قزوینیومتوفای (۱۰۸۲) هجری است حاشیهای برشرح میرك بخاری نوشته ، که برکنار نسخه کتابخانه خوانساری نجف ونسخه کتابخانه زاهدی مشهد موجود است.

۹ مولی عبدالففار محمدبن یحیی گیلانی حاشیهای برشرح میرك بخاری دارد که بر کنار نسخه (۷۹۵) کتب خطی حکمت و فلسفه آستانقدس رضوی موجوداست.

.۱- شمس الدین گیلانی مولی محمد ملقب بملاشمسا ومحقق گیلانی که ازعلمای قرن یازدهم بوده ، برشرح میرك بخاری ، وبرحاشیه خفری آن درسال (۱۰۶۵ و ۱۰۶۳) حاشیهای نگاشته ، وی برحاشیه قدیم دوانی، وبرحاشیه خفری برشرح تجرید قوشچی ، نیز حاشیه دارد ، (الذریعة ششم : ۱۲۲) .

۱۱ مولی عبدالرزاقبن مولی میرگیلانی رانکوئی شیرازی که معاصر مولی عبدالرزاقبن علی حسین ملقب به فیاض ومحقق لاهیجی بوده حاشیه ای برشرح میرك بخاری نوشته که برکنار نسخه کتابخانه زاهدی بافت میشود.

11- صدرالدین گیلانی مولی علی طبیب هندی متوفسای (۱۰۸۷) هجری حاشیهای برشرح میرك بخاری نوشته ، که نسخه آن بخط محمد شریفبن محمد صالح بتاریخ (۱۰۹۷) قمری درکتابخانه روضاتی اصفهان، ودر حاشیه یك نسخه ازکتابخانه زاهدی درمشهد موجود است (الذریعه ششم: ۱۲۱).

۱۳ مولی میرزای شیروانی محمدبن احسن معروف بمدقق شیروانی متوفای (۱۰۹۸) هجری احاشیه ای برشرح میرك بخاری نگاشته که نسخه

آن درکتابخانه شیخ آقا بزرگ تهرانی در سامراء وکتابخانه سیدالشهداء درکربلا ، وکتابخانه آستانقدس رضوی درمشهد وجود دارد (الدریعه ششم: ۱۲۲) . بشماره ۶ رجوعشود .

۱۱ زاهدی گیلانی شیخ ابراهیم بن عبدالله بن عطاءالله اصفهانی عموی شیخ محمد علی حزین متوفای (۱۱۱۹) هجری حاشیهای برشرح میرك بخاری وحاشیه شمس الدین محمد خفری نگاشته است که نسخه آن در کتابخانه زاهدی مشهد حاضر است .

10 ـ آقا جمال خوانساری محمدبن آقا حسین ملقب به جمال الدین خوانساری متوفای (۱۱۲۸) هجری حاشیهای برشرح میرك وبراحاشیه شمس الدین خفری نوشته که برکنار نسخه کتابخانه خوانساری نجف ، و بطور مستقل درکتابخانه زاهدی درمشهد موجوداست .

17- رضی الدین خوانساری محمد رضاابن آقا حسین (ابن محقق خوانساری) که سه سال پیش از برادر بزرگتر خود (آقاجمال الدین) و فات یافته حاشیه ای برشرح میرك بخاری نگاشته که در کنار برخی از نسخ خطی دیده میشود.

۱۷ قوام الدین قزوینی سید محمد بن محمد مهدی حسینی که از شاگردان شیخ جعفر قاضی حریزی ، وجامع معقول و منقول ، حاوی فروع واصول بوده ، درحدود (۱۱۵۰) هجری فوت نموده ، حاشیه ای بسر شرح میرك بخاری داشته است .

۱۸ حاشیه ناشناسی که درآن از محصل الافکار فخر رازی وشرح مطالع قطب الدین رازی نقل نموده ، وبنام قاسم امضاء کرده است ایس حاشیه بکنار نسخه الهیات شرح میرك بخاری در کتابخانه زاهدی درمشهد وجود دارد .

۱۹ سحاشیه بینام که درآن از حاشیه قطب الدین شیر ازی، و حاشیه میر سید شریف جرجانی ، و حاشیه علامه قوام الدین نقل کرده نسخه آن در کتابخانه مدرسه سیهسالار بشماره (۲۲ ۱۳) موجود است .

۰۲ حاشیه ناشناسی که در آن از المفصل فی شرح المحصل و المنصص فی شرح المخصص نقل نموده ، و «م ن» امضاء کرده این حاشیه در کنار نسخه (۷۹۵) کتابخانه آستانقدس و کتابخانه زاهدی مشهد موجوداست.

۲۱ حاشیه بی نام بر شرح حکمة العین میرك بخاری بشماره (۸۵۰) در کتابخانه مرکزی دانشگاه تهران وجوددارد (فهرست سوم ۲۳۸) .

۲۲ حاشیه ناشناسی که درآن ازشرح مواقف میرسید شریف جرجانی وقواعدالعقاید عضدی نقل کرده ، و (۱۲۲) امضاء نموده ، نسخه آن درکتابخانه زاهدی برکنار قسمت الهیات شرح میرك بخاری موجود است .

«نسخههائیکه درتصحیح ومقابله مورد استفاده ما بودهاست» چنانکه گفتیم: بواسطه درسی بودن شرح میرك بخارائی اشخاص بسیاری این کتاب وحواشی آن را استنساخ نمودهاند ، چه اکنون بیشتر کتابخانه ها یك یا چند نسخه از آن را دارند ، تعداد هفت نسخه از شرح میرك بن مبارکشاه بخاری درکتابخانه آستانقدس رضوی موجوداست ، که سهجلد آنها بشمارههای (۲۹۲ – ۲۹۲ – ۲۹۳) تنهاقسمت الهیات رادارند، وهیچ حاشیه یا تصحیح و تحقیقی در آنها دیده نمیشود ، ویك جلد دیگر بشماره (۷۹۵) نیز محتوی بخش نخستین کتاب و دارای حواشی منه ، محاشیه غیاث الدین (امیر منصور دشتکی) و حاشیه مولی عبدالففار گیلانی، و حاشیه مسعود (میرزا کمال شیرازی) میباشد ، دو جلد دیگر از آنها که بشماره (۷۹۲ – ۷۹۱) ثبت شدهاند شامل هر دو بخش شرح حکمة الهین بشماره (۷۹۲ – ۷۹۱) ثبت شدهاند شامل هر دو بخش شرح حکمة الهین هستند ، ولی از آخر افتاده دارند ، از حیث زمان هم قدیمی نیستند ، از

جهت خط زیاد مهم نمیباشند ، خوشبختانه در کتابخانه نسخه کاملیاست بشماره (۷۹۰) که محتوی هردوقسمت (الهیات وطبیعیات) شرح میرك بخاری میباشد ، وظاهرآ دراوائل قرن نهم هجری تحریر شده ، ودر مقاله سوم (فلکیات)صورتهای هیوی باشنگرف ترسیم گردیده این نسخه را که بواسطه قدمت کتابت وصحت عبارت بردیگران ترجیح داشت درتصحیح ومقابله مورد استفاده قرار دادیم ، و کلمه «ضا» را علامت آن نهادیم .

نسخه دیگری در کتابخانه آستانقدس بشماره (۱٦٤) کتب خطی منطق و فلسفه و جود دارد که شامل متن عین القواعد ۱ درمنطق و حکمت

ا منطق المین ، یاعین القواعد درمنطق متنی است به ترتیب شمسیه ، مشتمل بر مقدمه وسه مقاله و خاتمه ومفصل تر از انست ، مصنف (دبیران کاتبی) خود آنرا شرح کرده وبحر الفرائدش نامیده است ، نسخه منطق المین دارای صدوده صفحه میباشد .

Tفان: قال مولانا افضل المتاخرين سلطان المحققين ، نجم الملة والدين، حجة الاسلام والمسلمين على بن عمر بن على الكاتبى ادام الله ايامه واسبغ عليه انعامه : بعد حمده واهب الوجود والمفيض للخير والوجود ..... فهذه رسالة فى المنطق حررتها بالتماس خلص اخواشى فى الدين ورفقائى فى طلب اليقين على سبيل الاختصار مشتمل على مالا بدمنه فى هذا العلم ورتبناها على مقدمة وثلاث مقالات وخانمه .

انجام : وليكن هذا آخر ما اردنا ايراده في هذه الاوراق والحمد لواهب العقل بلا نهاية والصلاة على رسوله محمد وآله بغير عدد وآيه .

كاتب: أبوالغنائم حسين بن احمد ابى الفضائل بن محمد .

تاريخ: ۲۷ ذيقمد ۱ الحرام (۲۷۸) هجرى .

حکمة العین یا عین القواعد در حکمت متن معروف از کاتبی قزوینی بخط اسعدبین حیدر ابوالعمالی که بتاریخ نهم رجب المرجب سال (۱۸۷۷) تحریر شده و بضمیمه منطق العین تجلید ، و بشماره (۱۲۵) ثبت گردیده نسخه ایست نفیس ، و دونوبت (آخر منطق و پایان کتاب) در حاشیه با قلم شنگرف یادداشت شده که این کتاب با نسخه ای که بر مصنف قرائت شده بود مقابله گردیده است این متن دارای نودوهشت صفحه است که باضافه قسمت منطق دویست و هشت صفحه میباشد . برای نمونه چند برگ از این نسخه را کلیشه ساخته ایم .

است ، واین نخستین نسخه ایست که ازمنطق عین القواعد بنظر حقیر رسیده است ، چون تمام این نسخه با کتابی که نزد مصنف قرائت شده مقابله گردیده ، ما بسرای تصحیح متن از آن استفاده کسرده ایم ، وکلمه «مت» را نشانه وی گذاردیم .

تعداد چهارنسخه از کتابخانه زاهدی (زین الدین جعفر زاهدی) که در تصحیح ومقابله مورد استفاده بوده اند عبارتند از:

زا: نسخه کاملیاست که هردو قسمت شرح حکمةالعین میسرك بخاری را دارد وبشماره (۳۵۶) کتب خطی ثبت شده است، اوائل این نسخه تازه نوشته شده ، وظاهرا اصل آن در قرن دهم تحریر یافته و حاشیه های متعددی از قبیل حاشیه منه ، میرسید شریف (گویا تمام حاشیه شریف جرجانی باشد) حاشیه غیاث الدین منصور دشتکی ، ملا شمسای گیلانی درآن شمسالدین محمد خفری ، ملا عبدالرزاق رانکوئی ، زاهدی گیلانی درآن دیده میشود .

زه: نسخه ایست که بر اواخر الهیات شرح میرك و اوائل طبیعیات آن مشتمل است ، وبه حاشیه میرسیدشریف وزاهدی گیلانی ، وحاشیسه منه ، وقاسم زینت یافته ، این نسخه بضمیمه کتاب عناوین الاصول تجلید شده است .

زد: نسخهایست مصحح ومشتمل بسر بخش الهیات شسرح میرك ابن مبارکشاه که با دقت بیشتری نوشته شده وشانزده حاشیه برکنسار صغحات آن دیده میشود مانند حاشیه منه ، میر سید شریف ، میرزاکمال فسوی شیرازی ، غیاثالدین منصور دشتکی ، شمسالدین محمد خفری، محیالدین لاری میرزاجان باغنوی ، ملا ر فیعا نائینی ، ملا شمسا گیلانسی، عبدالففار گیلانی آقا جمال خوانساری،صدرالدین گیلانی ، آقا رضیالدین،

قوام الدين قزويني ، م ن ، عبد الرزاق رانكوئي .

زی: نسخهایست که تنها اواخر الهیات شرح میرك را دارد ، حاشیه میرسید شریف جرجانی وحاشیه منه ، و (۱۲۲) و (۱۲) برکنار صفحات آن دیده میشود ، این نسخه بضمیمه مشاعر صدرالمتالهین تجلید شده و ظاهر درقرن دهم تحریر یافتهاست .

نو: نسخهایست از کتابخانه مدرسه نواب مشهد که چند نوبت قرائت و تصحیح شده است ، این نسخه از آغاز الهیات تا آخر مقاله دوم (پیش از بحث جواهر واعراض) را دارد ومزین است بحاشیه منه، وحاشیه میرسید شریف جرجانی .

در کتابخانه دانشکده الهیات تهران نسخهای ازشرح میرك بخاری بشماره (۹۷ ج) موجوداست ، تحریر این نسخه بخط محمدبن مولی امین خطائی در روز آدینه رجبالمرجب سال (۸۸۷) در تبریز انجام یافتهاست. درکتابخانه مجلس نیزنسخهاست از این کتاب که بشماره (۲۰۶)

کتب خطی حکمت و فلسفه و کلام دربخش نخستین جلد دهم فهرست کتابخانه مجلس شورای ملی بصفحه (۱۲۶) معرفی شدهاست ، این نسخه درسال (۹۹۶) هجری بخط لطفالله بن اسماعیل قرشی تحریر یافتهاست.

نسخههای دیگری درکتابخانه اوقاف بفداد ، کتابخانه تهرانی در سامرا، کتابخانه خوانساری درنجفاشرف، مکتبة امیرالمؤمنین علیه السلام، مکتبة الحجة السید محسن الحکیم ، وسایر کتابخانه های عمومی وشخصی در ایران ، وعراق وشوروی ، وترکیه خواهید یافت .

این تحفه حقیر وهدیه ناچیز را بحضور دوستان عزیز ودانشمندان گرامی تقدیم میدارد .

جعفر زاهدی ۱۲/٥/۱۲ه

#### بسمالة الرحمن الرحيم

اما بعد حمدالله فاطر ذوات العقول النورية ، ومظهر خفيات الاسرار الربوبية ، المبدع بنوره المشرق محركات الاجرام العلوية ، المخترع بعلمه انكامل مسكنات الاجسام السفلية ، المحى موات الموادم بينا بيع الصور النوعية ، المنير لقوابل العلوم بمصابيح الفكر والروية ، والصلاة على المصطفين الكاملين بالنفوس القدسية ، خصوصا على محمد المبعوث السي الاسود والاحمر من البرية ، وعلى آله التابعين للايات والبينات الجلية ، فان المولى الفاضل والحكيم الكامل ملك المحققين افضل المتكلمين شمس الملة والدين محمد بن مبارك شاه البخارى بردالله مضجعه يقول : قد التس منى بعض اخوانى في الدين وشركائى في طلب اليقين الذين لهم خوض فسى بعض اخوانى في الالهية واقتباس افضل ما يناله قوى البشرية ، ان اكتب للكتاب حكمة العين من مصنفات المولى العلامة افضل المتاخرين سلطان المناظرين قدوة المحققين نجم الملة والدين ابسى بكر على بن عمر الكاتبى القزوينى شرحا يذلل عن الالفاظ صعابها ، ويكشف عن وجوه المعانى التى القزوينى شرحا يذلل عن الالفاظ صعابها ، ويكشف عن وجوه المعانى التى

١ دا: الأجرام .

۲ـــ زا : معاد .

٣ دا: يزيل من.

فيها نقابها، مع اشتماله على الزيادات التى استفدتها من كتب القوم واحتوا به على خلاصة الافكار الاواخر ولباب حكمة الاوايل وتضمنه لماسنح لفكرى الفاتر وذهنى القاصر فكنت اشاور نفسى مقدما رجلا ومؤخرا اخرى قائلاً لمقالة الشافعى .

كيف الوصول السى سعادو دونها قلل الجبال و دونهن حسوف والسرجل حافية ومالسى مسركب والكف صفر و الطريق مخوف

الى ان تكرر ذلك الالتماس، فاسعفتهم بموجب ملتمسهم، و شرعت فى تحريره على سبيل الاختصار غير مفض الى اخلال ، وتطويل غير منته الى املال، موردافيه الحواشى التى كتب المولى العلامة افضل المحققين سلطان العلماء فى العالمين قطب الحق والدين محمود بن مسعود الشيرازى على هذا الكتاب باجمعها مشيرا اليها بقولى فى الحواشى القطبيه كذالتمييز كلامه عن كلام غيره مبينا لاكثر الانظار التى اشار اليها فى مواضع غير معدوده بقوله فيه نظر واهمل بيانه مجتهدا فى حل ما يمكن من تلك الانظار ، والانظار التى بينها حله ، سايلا من الله تعالى الهداية والعصمة، ملتما ممن ملى من جواهر الحكمة ودر رالانصاف طبعه ، ان لا يتبادر فى ما نكار مايقرع سمعه ، بل عليه ان بمعن النظر ويتجانب الاعتساف انكار ابكار مايقرع سمعه ، بل عليه ان بمعن النظر ويتجانب الاعتساف

٤- دا: بما قاله ، زا: بما يقوله.

٥ ــ دا : ويجانب .

ثم يسلك مسلك الاستنكار ، اوينهج منهج الاعترااف ، فان بالحق يظهر مراتب الرجال لابتقادم الازمنة والاجال .

واعلم انالطالبالسالك الى الله اذالاحظه بمالهمن صفات الجلال وسمات الكمالفلايخلواما انيلاحظه كذلكمن غيرملاحظة استكمال نفسه اويلحظه كذلك فانكان الاول فلايخلو اماان لايعتبر نسبته الى مخلوقاته مبدعه ومكونه ومحدثه اويعتبر نسبته اليها وكل واحدمن الاعتبارين ينبعث منسه شوق الى استعظامه بالتسبيح والتحميد والتمجيد، فالمؤلف افتتح بعد ذكره. «بسمالله الرحمن الرحيم» تبركا وتيمنا بقوله «سبحانك اللهم يا واجب الوجود نظراالي الاعتبار الاول، واردفه بقوله «ويامفيض الخيروالجود» نظرا الى الاعتبارالثاني وان كان الثاني فلا يخلو من ان يكون ذلك الاستكمال بحسب القوة النظرية في مراتبها، او بحسب القوة العملية، فـان كان الاول فلايخلواماان يكون النفس في تلك المراتب كاملة بالقوة وعلى مختلفة بحسب الشدة والضعف فمبدءها كما يكون للطفل من قوةالكتالية و وسطها كما يكون للامىالمستعد للتعلم وانتهائها كما يكون للقادر على الكتابة الذي لايكتب وله ان يكتب متى شاء، والقوة المناسبة للمرتبة الاولى تسمى عقلا ه يولانيا، والثانية عقلا بالملكة، والثالثة عقلا بالفعل، قال انوار بلفظ الجمع واما ان يكون كاملة بالفعل، فيكون المعقولات حاضرة نها بالفعل مشاهدة وتسمى مرتبةالنفس هذه عقلا مستفادا، وهيعزيزة جدا و على هذا القسم يحمل قوله «ويسرلنا الوصول الى كمال معرفتك» فان

قيل طلب تيسير الوصول الى معرفة الشيء لايناسب هذه المرتبة لان الطلب يكون للمفقود ولا فقد فيها فنقول لانسلم انه لايناسبها فانه محمول على طلبها كما في المراتب السابقة، وان سلم فلانسلم انه لافقد فيها اذعند ارباب الذوق والرياضيات من الحكماء بعد مرتبة العقل المستفادمرتبتان احديهما مرتبة عين اليقين وهي ان تصير النفس بحيث تشاهد المعقولات في المفارق المفيض اياها كما هي فيه، والثاني مرتبة حقاليقين وهي ان تصير النفس بحيث تيصل بالمفارق اتصالا عقليا وتلاقيي ذاتها ذاته تلاقيا روحانيا فالمراد من الوصول الى كمال المعرفة، الوصول الى احدى هاتين المرتبتين ولما كانت هذه مرتبة الانبياء والصديقين ، عقب الكلام بذكر الصلاة على افضلهم على ما قال «وخصص نبيك محمدا وآله بافضل صلواتك» اي رحماتك فاذالصلاة منالله رحمة ومن الملائكة استغفار ومن البشر دعا «واعظم تحياتك» وان كانالثاني وهو ان يكون ذلكالاستكمال بحسب القوة العملية فانما يكون ذلك بتزكية الباطن بتخليته عن الملكات الردسة وتحليته بالصفات المرضية وتهذيب الظاهر باستعمال الشرايع الحقية والنواميس الآلهية وعلى ذلك يحمل قوله «وهيء لنا من الامور ما هو لنا فيه خير» وانما اخره عن الصلاة على النبي لكونه مستفادامن شريعته «فاعلموا اخواني ان جماعة من رفقائي وفقكم الله واياهم الاطلاع على حقايق الامور لما فرغوا من بحث الرسالة المسماة بالعين في علم المنطق التي الفناها في سالف الزمان التمسوا منى ان اضيف اليها رسالة في العلمين الاخرين اعنى الآلهي والطبيعي وكان خاطرى بل الخواطر كلها مشغولـــة

مترددة غير فارغة ولا مايلة الى تاليف كتاب او ترتيب خطاب بسبب اضطرابات ظهرت في الزمان الااني لكثرة شفقتي عليهم اسعفتهم بملتمسهم واظفرتهم بموجب مقترحهم وشرعت في تحرير رسالة مشتملة على قواعد الكلية للعلمين المذكورين مع اشارات الى دقايق وتنبيهات على حقايق خلت عنها الكتب المصنفة في هذاالفن ، مرتبة على قسمين: الأول في الآلهي والثاني في الطبيعي مستعينا لواهب الصور و الحياة متوكلا على مفيض العدل والخيرات انه خير موفق ومعين» لما كان البحث في هذا المختصر مقصورةعلى بيان بعض اجزاء الحكمة رايت اناقدم معنى الحكمة واجزائها على سبيل الاختصار فاقول وبالله التوفيق الحكمةاستكمال النفس الانسانية بتحصيل ما عليه الوجود في نفسه وما عليه الواجب مما ينبغى ان يعمل من الاعمال ومما لاينبغي لتصير كاملة مضاهية للعالم العقلي ويستعد بذلك للسعادة القصوى الاخروية بحسب الطاقة البشرية وهي تنقسم بالقسمة الاولى الى قسمين لانها ان تعلقت بالامور التي لنا ان نعلمها و ليس لنا ان نعملها سميت حكمة نظرية وان تعلقت بالامور التي إلينا ان نعلمها و نعملها سميت حكمة عملية و كل من الحكمتين ينحصر في اقسام ثلاثة:

اما النظرية فلان مالا يتعلق بإعمالنا اما ان لا يكون مخالطة المادة

٦ دا : اشفقتهم على طلبهم .

٧ زا: اظفرلهم بموجب.

٨ زا: الينا ان نعلمها .

٩ دا: لنا ان نعلمها.

شرطا لوجوده اوتكون، وحينئذ اما ان لايكون تلك المخالطة شرطا لتعلقه اوتكون، والاول وهو مالايكون مخالطة المادة شرطا لوجوده هو العلم الآلهى تسمية الشيء باسم اشرف ابو ابه وهو العلم الاعلى و الثانى وهو ان يكون المخالطة شرطا لوجوده دون تعقله هو الرياضي وهو العلم الاوسط و الثالث وهو ان يكون المخالطة شرطالوجوده وتعلقه هو الطبيعي وهو العلم الاسفل.

و اماالعملية فلان مايتعلق باعمالنا ان كان علما بالتدبيرالذي يختص بالشخص الواحد وهو علم الاخلاق والا فهو علم تدبير المنزل ان كان علما بما لايتم الا باجتماع المنزل وعلم السياسة ان كان علما بمالايت الابالاجتماع المدني ومبادى هذه العلوم الثلاثة من جهةالشريعة الآلهية وفائدة الحكمة الخلقية ان يعلم الفضايل وكيفية اقتنائهالتزكوا بها النفس وان يعلم الرذايل وكيفية توقيها ليتطهر عنهالنفس وفايدة المنزلية ان يعلم المشاركة التي ينبغى ان يكون بين اهل المنزل الواحد لينتظم بهاالمصلحة المنزلية التي يتبع بين زوج وزوجة ، و والدومولود ، ومالك ومملوك، و المدنية ان يعلم لكيفية المشاركة التي يقع بين اشخاص الناس ليتعاونوا على مصالح الابدان ومصالح بقاءنوع الانسان، والمدنية قدقسمت اليقسمين الى مايتعلق بالملك والسلطنة ويسمى علم السياسة والى مايتعلق بالنبوة والشريعة ويسمى علم النواميس ولهذا جعل بعضهم اقسام الحكمة العملية والشريعة ويسمى علم النواميس ولهذا جعل بعضهم اقسام الحكمة العملية

١٠ دا : باجتماع المدني .

۱۱ دا: لتزكى بها .

١٢ زاوشا : وعيد .

اربعة وليس بمناقض لمن جعلها ثلاثة لدخول قسمين منها تحت قسم واحده ومنهم من جعل اقسام النظرية ايضا اربعة بحسب انقسام المعلومات فان العلوم اما ان يفتقر الى مقارنة المادة الجسمية في الوجود العيني اولا ، فالاول ان لم يتجرد عنها في الذهن فهو الطبيعي والا فهو الرياضي والثاني ان لم يقارنها البتة كذات الحق والعقول والنفوس فهوالآلهي والا فهــو انعلم الكلى والفلسفة الاولى، كالعلم بالوحدة والكثرة والعلة والمعلول وامثالها مما يعرض للمجردات تارتآ و للاجسام اخرى ولكن بالعرض لا بالذات اذلو افتقرت بالذات الى المادة الجسمية لما انفكت عنها ولماوصفت المجردات بها ولامنافات بين القسمين كما عرفت ، فهذه جملة اقسام الحكمة ومناستكمل نفسه بها فقد اوتى خيرا كثيرا والمصنف انسا يبحث في هذاالكتاب عن قسمي الحكمة النظرية اعنى الآلهي والطبيعسى مع تقديمه الآلهي على الطبيعي على ماقال «القسم الاول في الآلهي والثاني في الطبيعي، وانما قدمه لكون المبحوث عنه فيه اشرف واقدم في نفس الامر ولم يبحث عن الرياضي الاعن نبذ من الهيئة لما قاله صاحب المشارع والمطارحات امنان اكثره يبتني على الامو رالموهومة والاعتبارات الذهنية والمهم هوالبحث عن اعيان الموجودات ولهذا لم يبالغ الشيخ الرئيس في العلم الرياضي كما بالغ في الآلهي والطبيعي ، «وفيه مقالات» .

١٣ ـ زاوشا : والمطارح (هوصاحب حكمة الاشراق) .

## «المقالة الأولى في الأمور العامة»

# اىالشاملة للمجرد والمادى ومقابلاتها

#### «وفيها مباحث:»

البحث الاول فى الوجود و العدم ، «تصور وجودى بديهى والوجود جزء منه وتصور جزء المتصور بالبديهة بديهى» اذ لولم يكن بديهيا لتوقف على الفكر وما يتوقف عليه الجزءيتوقف عليه الكل لتوقفه على جزئه فلم يكن بديهيا هذا خلف وانما قيد العلوم بالبديهة بالمتصور لان جزء المصدق به بالبديهة لايجب ان يكون بديهيا «فالوجود بديهى» وفيه نظر لانه ان اراد بقول تصور وجودى بديهى ان تصور وجوده الخاص به بديهى فهو ممنوع لكونه عين المتنازع فيه اومستلزما له وعلى تقدير صحته لايكون الوجود المطلق جزءا منه لان المقول بالتشكيك على الشيء لايكون جزءا له بل خارجا عنه كما سيجىء فان ارادان العلم بحصول الوجودله بديهى فهو مسلم لكن لايلزم من كون العلم بحصول على الديكون العلم بحقيقة ذلك الشيء بديهيا ، بل اللازم ان يكون ذلك الشيء متصوراً بوجه لاغير .

### «اشتراك الوجود»

«و هـو» اى الـوجود الـذى هـو متصـور بالبديهة «مشترك» اى بالاشتراك المعندوي يمعنى ان اطلاق الوجود على الموجودات بمعنى واحد « و الا » اى و ان لم يكن مشتركا بالاشتراك المعنوى على ماذهب اليهالحكماء والمحققون من المتكلمين بل بالاشتراك اللفظي على ماذهب اليه ابوالحسنالاشعري «لزال اعتقادالوجود بزوال اعتقادالخصوصات سواء كان زوال اعتقاد الخصوصات باعتقادخصوصة اخرى اوبغيره» وذلك لانه اذالم يكن مشتركا معنى بل لفظا فلا يخلو من ان يكون وجود كل شييءعين ماهيته اوان يكون زايداً عليها لكن يكون مفهوم الوجود لكل ماهية مغايرا لمفهوم وجود الاخرى وايا ماكانيلزم زوال اعتقادالوجود بزوال اعتقاد الخصوصيات اما اذاكان الوجود عين الماهية فظاهر ضرورة زوال اعتقاد كون الشيء جوهرآ باعتقاد كونه عرضا واما اذاكان زايداً عليها مختصاً بها فلانه اذازال الاعتقاد بالمختص بهيلزم زوال الاعتقاد بالمختص والا لم يكن مختصا هذا خلف.

و لقايل ان يقول على تقدير ان يكون الوجود مشتركا بالاشتراك اللفظى يحتمل ايضا ان يكون الوجود عينا في الواجب وزايدا في الممكنات وبالعكس فلابد من ابطال جميع الاحتمالات على هذا التقدير حتى يلزم ان يكون الوجود مفهوما واحدا والقايلون به قائلون بان الوجود عين

فى الواجب ، وزايدفى الممكنات فكيف يمكنهم الاستدلال على بطلان ذلك، «ولبطل انحصارالشييء في الموجود والمعدوم ضرورة ان الواقع في مقابلة المعدوم» اى فى قولناالشىء اما ان يكون موجودا او معدوما «وجود خاص حينئذ» اي على تقدير ان لايكون الوجود مشتركا معنويا وذلك لانه بالحقيقة كقولناالشيء اما ان يكون سوادا او معدوما ان قلنا ان وجودالسواد عين كونه سوادا او كقولناالشيء اما ان يكون موجودا بوجود خاص او معدوما ان قلناان وجودالسوادزايد على ماهيته ومخالف لوجود غيره «ولماصح انقسامه الى الواجب والممكن» لان مالا يكون مشتركا بين شيئين لايصح تقسيمه اليهما ولهذا لايصح ان يقال الانسان اما هندي اوحجر، لايقال لانسلم ان مالا يكون مشتركا بين شيئين معنويا لاينقسم اليهمالانقسام العين الى مفهوماته مع انه ليس مشتركا معنويا لان المنقسم الى مفهوماته هو المسمى بالعين وهذا المشترك معنوى «والتوالي باطلة اما الاول فلانااذااعتقدنا ان الممكن الموجود لهسبب ممكن الوجود جزمنا بوجود ذلك السبب ثم اذا اعتقدنا ان ذلك السبب واجب الوجود زال اعتقاد كونه ممكن الوجود ولا يزول اعتقاد وجوده» اى وجودالسبب ولقايل ان يقول ان ارادانه لايزول اعتقاد وجودالسبب المتصف بالامكان على التقدير المذكور فهو ممنوع وان ارادانه لايزول الاعتقاد بوجود السبب مطلقا فهو مسلم لكن هذا لايفيده لانالخصوصية هوالسبب الخاص المتصف بالامكان لامطلق السبفاعرفه «واما الاخيران الفاهران، لصحة

٤١ـ ناونو : وهو .

١٥ ـ زه و نوودا : الاخران .

انحصارالشيء فيالموجؤد والمعدوم وصحة انقسام الوجود الى الواجب والممكن «والشرطية الاولى ممنوعة لاحتمال ان يكون وجود كل ماهية ممكنة زايدا عليها حينئذ» أي على تقدير أن لأبكون الوجود مشترك! معنويا «ولجواز١٦ قيام بعض افراده بنفسه وهوالوجود الواجبي فلا يجب زوال اعتقاده بزوال اعتقاد الخصوصية ١٧ » اما على الاول فلان الاعتقاد باحد المتغايرين لايجب ان يزول عند زوال الاعتقاد بالاخروا ما على الثانسي فلانه لاخصوصة له حتى بزول الاعتقاد ب عند زوال الاعتقاد بتلك الخصوصية، وتوجيهه ان يقال لانسلم انه لولم يكن الوجود مشتركا معنويا لزال اعتقاد الوجود بزوال اعتقادالخصوصية لانالوجود المعتقد انكان هوالوجود الواجبي فيحتمل ان لايكون الوجود مشتركا معنويا ويكون الوجود الواجبي قائما بنفسه لا خصوصية له فالاعتقاد به لايزول بزوال اعتقاد شيء منالخصوصيات لبراءته عنها وانكان هوالوجود الممكنسي فيحتمل أن لايكون الوجود مشتركا معنويا ويكون زايداعلي ماهيات الممكنات فلايزول الاعتقاد به بزوال اعتقاد الخصوصة لان الاعتقاد ماحد المتغايرين لايجب ان يزول عند زوال الاعتقاد بالاخر، وفيه نظر لان الاعتقاد باحدالمتغار بن يحب أن مزول عند زوال الاعتقاد سالاخر أذاكان مختصا بذلك الآخر بحسب اعتقاده وفي الحواشي القطبية توجيهه أن يقال لانسلم زوال اعتقاد الوجود بزوال اعتقاد الخصوصية لجوازان يكون

۱٦ زا و دا : ويجوز .

١٧ ـ دا: الخصوصيات.

بعض الوجودات قائما بذاته ويعتقد آنه جوهر مثلا ثم عند زوال اعتقاد الخصوصية وهى الجوهرية في المثال لايلزم زوال اعتقاد الوجودالمفروض اذليس مختصا بالجوهر فيزول بزواله وفيه نظر لانه انما يصلح سندآ لمنع الشرطية لوكان مرادالمستدل من الخصوصيات مطلق الخصوصيات سواء كانت مطابقة لما في نفس الامر اولا امالوكان المراد بالخصوصيات التي في نفس الامر فلا يصلح سندا وهوظاهر والحق انه على التقدير الاول لا يصلح سندا ايضا لان المعتقد لما اعتقد الخصوصية جوهرا فيكون الوجود مختصا بالجوهر بحسب اعتقاده فيزول اعتقاده وجودالجوهربزوال اعتقاد الجوهرية ١٨ ولا يخفى ان الاول من النظرين لايرد على التوجيه الذي ذكر نا والذي يدل على ان المرادما ذكر نالاماذكره في الحواشي انه لوقال لاحتمال قيام بعض افراده الى آخر لاغناه عن قوله ان يكون الى قوله ولجو از١٩ على تقدير كونالمراد مافي الحواشي فيكون ذكره لغوا فاعلم ذلك « وكذا الثانية» اى وكذاالشرطية الثانية ممنوعة «لان المقابل لعدم كل ماهية هـو وجودهاالخاص بها» واذاكان كذلك فقولكالشيء اما ان يكون موجودا او معدوما يكون يمنزلة قولك السواداما ان يكون موجودا يوجو ده الخاص او معدوما ان كانالشيء اشارة الى ماهية معينة كالسواد مثلا او بمنزلة قولكالشيء اما ان يكون موجودا باحدالوجودات المتخالفة في الماهية او معدوماً ان لم یکن اشارة الی ماهیة معینه بلکان مطلقاوانحصار مورد

١٨ ــ نووشا : الجوهر .

۱۹ زا و نو : ویجوز

القسمة في القسمين في كل من المثالين واضح لاستحالة اللايكون موجودا بوجوده الخاص ولايكون معدوما اوانلايكون موجودا باحدالوجودات المتخالفة في الماهية ولا يكون معدوما وهو ظاهر واما ما ذكروه «لبطلان التالي الاول» وفي بعض النسخ تالي الاولى اى الشرطية الاولى «فضعيف لجوازان يكون الاشتراك لفظيا فلهذا لايزول اعتقادالوجود بزوال اعتقاد الخصوصية» وتوجيه على مافى الحواشى القطبية اذيقال لانسلم انه لايزول اعتقادوجوده انعنيت بهالوجود الذي كان اذلك السبب موجودا بهسواء كان عين ماهيته اوزايداعليها، و مسلم ان عنيت به مايطلق عليه الوجود بالاشتراك اللفظى ولكن لايلزممنه نفي ماادعيت نفيه لان اللازمزوال اعتقادالوجو دالذي كانالسبب موجودا به فالمنفى غيرلازم واللازم غيرمنفي ولوجعل المنفى هو اللازم منعنا الشرطية والسندظاهر، وهذا الترديد الذي ذكرنافي نفي التالي يمكن ايراده على الملازمة بان يستفسر عن التالى ونمنع الملازمة على احد التقديرين ونفي التالي على الاخر بل الاصوب ايراده عليها ، اقوال : و ذلك بان يقال اى شيء تعني باعتقاد الوجود في قولك لــزال اعتقادالوجود بزوال اعتقادالخصوصية انعنيت بهاعتقادالوجود بحسبالمعني فالملازمة حقة، لكن نفى التالى ممنوع فان الذى لايزول فيما ذكرتم في بيان نفى التالي هو اعتقاد الوجودبحسب اللفظ وان عنيت به اعتقادالوجود بحسب اللفظ فالملازمة ممنوعة اذعلى تقدير ان يكون الوجود مشتركا لفظيا يجوز اطلاق لفظالوجود على آية خصوصية كانت حادثة او زايلة لكن في كل منهما بمعنى آخركالعين، فاعلم ذلك فانه مع وضوحه دقيق «وعلم

منه» اى مما ذكرنا في ضعف بطلان تالى الشرطية الاولى «ضعف بطلان تانى الشرطية الثالثه» وهو قوله لماصح انقسامه الى الواجب والممكن بان يقال يجوزان يكون صحة تقسيم الوجود الى الواجب والممكن لكونه مشتركا بالاشتراك اللفظى وتوجيهه اذيقال :ان عنيت بعدم الانقسام فسى قولك لولم يكن مشتركا لماصح انقسامه الى الواجب والممكن عدم الانقسام بحسب المعنى فالشرطية مسلمة لكن نفى التالى ممنوع لان الوجودانما ينقسم اليهما بحسب المعنى ان لوكان مشتركا معنويا بينهما وهل النزاع الافيه وان عنيت به عدم الانقسام بحسب اللفظ فالشرطية ممنوعة لان عندالقايل باطلاق لفظالوجو دعليهما بالاشتراك اللفظى يجوز انقسامه اليهما علىمعنى انه يصح ان يطلق عليهما لكن فيكل واحد منهما بمعنى آخر كالعين وفي الحواشي القطبية توجيهه ان يقال لانسلم صحة تقسيم الوجود الى الواجب والممكن ان اردت بالوجود الوجود الذي ليس مشتركا لفظا ولا معنى ، ومسلم ان اردتبه ٢٠ الوجودالذي ليس مشتركا معنى فقط ولكن لايلزم منه نفي ما ادعيت نفيه لان اللازم عدم صحة ٢١ انقسام الوجود الذي لايكون مشتركا لالفظا ولامعنى فاللازم غير منفى والمنفى غيرلازم وفيه نظر والاولى ان يقال ان اردت بالوجود الذي يصح انقسامه الى الواجب والممكن ماصدق عليه الوجود فالملازمة ممنوعة وان اردت غيره فنفى التالي ممنوع ، اقول النظر هوان اللازم عدم صحة انقسام الوجودالذي لايكون مشتركا معني

۲۰ دا: بالوجودالوجود.

٢١ ـ زا و شا : عدم الصحة .

لامالا يكون ٢٠ مشتر كالفظاولا معنى على ما يظهر بالتامل واما قوله والاولى فحاصله ماذكر نافى توجيه كلام المصنف «والاولى ان يقال الوجود» اى الخارجى «عبارة عن كون الشيء في الاعيان» اذالوجود الذهنى عبارة عن كون الشيء في الاذهان والوجود المطلق هو مطلق الكون وفي الحواشي القطبية هذا التعريف ينافى كونه بديهيا وفيه نظر «ولاشك ان الموجودات باسرها مشتركة في هذا المعنى» اى في كون الشيء في الاعيان ولقايل ان يقول سلمنا ان الموجودات باسرها مشتركة في الاعيان لكن لم قلتم ان اطلاق الكون في الاعيان عليها بمعنى واحد ولم لا يجوزان يكون اشتراكها فيه كاشتراك مفهومات العين فيها لابد له من دليل.



۲٫۲ زا و نو : لامایکون مشترکاً لفظاً ولامعنی .

#### «زيادة الوجود على الماهيات الممكنة»

«وهو» اى الوجو دالمطلق خارجيا كان او ذهنيا على ما في الحو اشي القطبية وفيه نظر «ليس نفس الماهية الممكنة» خلافالا بي الحسن الاشعرى و ابي الحسين والالكان تعقل كل ماهية ممكنة هوعين تعقل وجوده» وذلك على تقدير ان كون الوجود نفس الماهية الممكنة . «اومستلزما» لتعلقه وذلك على تقديران يكون داخلا فيها اولاستلزم تعقل الكل تعقل الجزء «والتالي باطل لاناقد نعقل المثلث مع الشك في وجوده» اى الخارجي والذهني لايقال هذالايتاتي فيالوجودالذهني لامتناع تصورالمثلث معالذهول عن تصوره لانا لانسلم ذلك فانه لايلزم من العلم بالشيء العلم بالعلم به ولقايل ان يقول ان اراد انالوجود ليس نفس شيء منالماهيات الممكنة ولا داخلا في شيء منها فنقيضه ان الوجود نفس بعضها اوجزء بعضها ولايلزم من ذلك ان يكون تعقل كل ماهية ممكنة هوعين تعقل وجوده او مستلزما لتعقل بلاللازم ان تعقل بعضها هوعين تعقل وجوده اومستلزمالهونفيهممنوعوان اراد انه ليس نفس بعضها ولا داخلا فيها فذلك على تقدير صحته لايثبت ماذهب اليهالحكماء وهوان الوجود زابد على الماهيات الممكنة وفيي الحواشي القطبية وفيه نظر لانه انما يتم لوقال انا نعقله مع عدم تعقل

وجوده وهوممنوع، فألاولي أن يقال يحمل المثلث على المتصوردون الوجود وهوغيرممنوع ، لكن هذا يدل على ان الوجود ليس نفس المثلث ولايدل عنى انه ليس جزؤه لانه انمايدل عليه لوكان كلجزء محمولا والواقع خلافهو اقوال ٣٠ فيه نظر لانحمل المثلث على المتصوردون الوجو ديدل على انه غيره فى الذهن دون الخارج و النزاع فيه «ولماكان» اى الوجو دليس نفس الماهية الممكنة ولاداخلافيها والالماكان «ضمه اليها» اى ضم الوجو دالى الماهية «مانعا من صدق ماهو صادق عليها» وفي الحواشي القطبية فيه نظر لان هذا انما يصح ان لوصدق قولنا كل ماصدق على امرصدق عليه اذا اخذ مع نفسه اومع جزئه وهوممنوع والمستندظاهر «والتالي باطل لان السواد يصدق عليه انه قابل للوجود والعدم والسواد معالوجود لايصدق عليه ذلك» وفيــه نظرلانه ان اراد ان نفس السواد الذي ضم اليه الوجود لايصدق عليه ذلك فهوممنوع فانهقابل للوجو دالمضموم اليهوللعدم ايضا والا لاخرجه ضمم الوجود اليه من الامكان الذاتي الى الوجوب الذاتي وفساده ظاهر وان ارادان المجموع منالسواد والوجود المضموم اليه لايصدق عليه ذلك فهو مسلم لكن لانسلم انالمنفى حينئذ ماهواللازم على ما مر ان ذلك غيرلازم والاولى ان يستفسر عن التالي ويمنع الشرطية على احدالتقديرين ونفي التالي على الآخر وذلك بان يقال اى شيء اردتم بعدم المنع حينئذان اردتم انبه يجب ان يصدق على نفس السواد عندضم الوجود اليها ما يصدق عليها قبل ضمه اليها فهو مسلم لكن لانسلم اناللازم منتف وان اردته

۲۳ دا و زه: اقول وفيهنظر.

ان يصدق على الماهية المضموم النها الوجود اى على الجميع مايصدق على نفس تلك الماهية قبل الضم فِهو ممنوع والمستند ظاهر لايقال اردنا بهالشق الاول ولازمه منتف لان الماهية قبل ضم الوجود اليها يصدق عليها انها مستعدة للوجود والعدم والماهية عند ضمالوجود اليها لايصدق على نفسها انه مستعدة للوجود والعدم لان استعدادها للوجود يقتضى ضم العدم اليها والتقدير خلافه لانا لانسلم ان الماهية قبل ضم الوجود اليها يصدق عليها انها مستعدة للوجود والعدم لان استعدادها للوجود يقتضى كونها معدومة واستعدادها للعدم يقتضي كونها موجودة فلوكانت مستعدة للوجود والعدم معا لكانت موجودة ومعدومة معا هذا خلف «ولانه لوكان داخلا فيها» اي في الماهيات الممكنة بل في الموجودات باسرها على مــاً يدل عليه قوله بعد ذلك بسطرين ولكان امتيازالواجب عن الممكن بفصل مقوم ، «لكان اعم الذاتيات» اذلاذاتي اعم منه «المشتركة» بناء على ان الوجود مفهوم مشترك بين الموجودات «فكان جنسا فامتياز الانواع الداخلة فيه بعضها عن البعض بفصول موجودة» لاستحالة تقوم النوع الموجود بالامر العدمي «متميزة عن الانواع بفصول آخر» لدخول الجنس حينئذ في طبيعة الفصول «مرجودة» لاستحالة تقوم الموجود بالمعدوم «وهكذا الى غيرالنهاية» فيلزم تركبالماهية من امور غير متناهية وفي الحواشي القطبية فيه نظرلانه اناراد بالفصول الموجودة مايكون الموجود د خلافيها فهوممنوع، واناراد بهامايصدق عليها انهاموجودة فهومسلم لكن لانسلم احتياجها الى فصول آخر يميزها عن الانواع وانماكان يحتاج اليها

لولزم من صدق الموجود عليها دخول الوجود فيها ، وهوغم لازم ، هذا اذاكان المدعى انه ليسجزءا الجميع الماهية الممكنة اما لوكان المدعى انه ليس جزءاً لبعضها لتم هذاالدليل ان سلم ان الوجود مشترك اقول وعلى تقدير انيكون المدعى ان الوجود ليسجز الجميع الماهيات الممكنة، يحتمل انيكون صدق نقيضه بانيكون الوجود حينئذ جزءا لماهية الممكنة فقطو على هذا لايكون جنسالان الجنس يجب ان يكون ذاتيا للمتجانسين وفي قوله لوكان المدعى انه ليس جزءاً لبعضها لتم هذاالدليل ان سلم ان الوجود مشترك نظر، لانه على تقدير ان يكون الوجود مشتركا لايلزم ان يكونُ جنسا وانمايلزم ذلكان لوكان تمام المشترك بينها وهوممنوع ويمكن الجواب عنه بان الاشتراك بين الماهيات المتخالفة اذا كان في ذاتي سواء كان جنسا املا ، كانالامتياز ايضاً بالذاتى فذلك الجزء المميزلما وجب ان يكون موجودا فيكون الوجود داخلا فيه ويتسلسل «ولكان امتيازالواجبعن الممكن بفضل ٢٤مقوم» وفي الحواشي القطبية لاشتراك الوجود بينهما و فيه نظرلان المشترك بين الشيئين قديكون ذاتيالاحدهماعرضيا للاخر «فيكون الواجب مركبا وانه محال»وايضافيهاذلك ممنوع لجواز ان يكون امتياز الواجب لذاته عن ساير الموجـودات الممكنة التي ٢٠ الوجـود داخـل فيها بامر عدمي عارض له وهوكون ذلك الوجود غير عارضي لشيء من الماهيات وفيه نظر لانالامرالعدمي العارضي له تعالى، الذي يميزه عن

٢٤ ـ مت : بفصول مقومه .

۲۵\_ زا و شا : کانالوجود داخلاً

الممكن عدم دخول الوجودفي ماهيته تعالى واما عدم عروض الوجو دلشيء من الماهيات الممكنة فهو امرعدمي مميز للممكنات عن الواجب وهو غير عارض له تعالى والصواب ٢٦ وهو كون ذلك الوجو دغير داخل في ماهيته تعالى ، و ايضا فيها انما كان الواجب يحتاج الى فصل مقوم لوكان اشتراك الواجب والممكن في الوجو داشتر الذنوعين في جنس وهو ممنوع لكون الوجو دمقولا بالتشكيك ولاشيء من الجزء كذلك وفيه نظر لان الكلام في الوجو دالخاص لافي المطلق وهو غيرمقول بالتشكيك ثم اقول لوجعل مرجع الضمير في قوله ولانه لوكان داخلا فيها الموجودات باسرها لاالماهيات الممكنة لم يتوجه عليه ذلك وليس في ذلك محذور بلدفع محذور فالواجب حمله عليه على انا نقول على تقدير كون الضمير راجعا الى الماهيات الممكنة يمكن توجيه كلامه بمالايكون فساده لمذلك الظهور وهوان يقال على تقدر ان يكون الوجود داخلا في الماهيات الممكنة لايجوزان يكون اقتضاءطبيعة من حيث هي هي اللادخول والالماكان داخلا فيهافيكون اقتضائهاالدخول فاينماوجدوجدداخلالا في الواجب وكان امتياز الواجب عن الممكن بفصل مقوم لان الاشتراك الذاتي يستدعى امتياز الذاتي هذا مايمكن ان يتكلف فيه حتى بكون موجها ظاهر 1.

٢٦ نو و زد: فالصواب.

٢٧ ـ زا و دا: داخلا فيها فيكون داخلاً.

#### «انالوجودنفس حقيقة واجبالوجود»

«و هـو» اى الوجـود لكن لا المطلـق المقـول بالتشكيك لعدم صحته بل الوجود الخاص الذي هو معروضه في الذهبن «نفس حقيقة و اجب الوجود» خلافا للمعتزلة و الجمهو رمن الاشاعرة «و الالكان داخلا فيها اوخارجا عنها والاول يستدعى التركيب والثاني كونه ممكنا لافتقارهالي الماهية حينئذوكل ممكن لابدلهمن علةفعلته انكانت تلك الماهية لزم تقدمها عليه بالوجو دلوجو تقدم العلة على المعلول بالوجو دفيكون الماهية موجودة مرتين» مرة بالوجود السابق و الاخر ٢٨ باللاحق وهو محال «و ان كان غيرها لزم افتقار واجب الوجود في وجـودهالي سبب منفصل ، و كل مآ كان كذلك» اى مفتقرا في وجوده الى سبب منفصل «لايكون واجبــا لذاته» وهو ظاهر «ولئن منع وجوب تقدمها عليه بالوجــود لجواز ان يكونالماهيةمن حيث هيهي علة له من غير اعتبار وجودها وعدمها كما في القابل» وتوجيهه ان يقال لانسلم ان علته ان كانت تلك الماهية لزم تقدمها عليه بالوجود قوله لوجوب تقدم العلة على المعلول بالوجود قلنالانسلم والمستند، انالماهيات الممكنة علة قابلية لوجوداتها مع انها ليست متقدمة عليه بالوجود فظهر ان ذلك نقض تفصيلي لاقياس فقهي كما زعم بعضهم

۲۸ دا و نو : واخرى .

«فنقول العلم بما ذكرنا منالمقدمة» وهي تقدمالعلةالمفيدهاىللموجود٢٩ بالوجود «ضرورى لانالمفيد للوجود لابدان يكون له وجود فيفيـــد غيرهالوجود وفيه نظر» لانالانسلمذلكمطلقابل المفيدللوجودالذى لايكون وجوده من ذاته بل من غيره يجب ان يكون مقدما "بالوجو دعليه اما الماهية التي يكون وجودها من ذاتها ويكون ملزومة للوجود فلم لايجوزان لا يتقدم على الوجو دبالوجو دلايقال لماكانت تلك الماهية علة قابلية لذك ٢٦ الوجود فلميكن عاةفاعلية لهلامتناع كون الواحد سيماالبسيطقابلا وفاعلا لشيءواحدمعالان استحالةذلك ممنوع كما سيجي بعده «بخلاف القابلله» اى القابل للوجود لقوله فانه مستفيد للوجود والمستفيد للوجود يمتنع ان يكون موجودا لامتناع تحصيل الحاصل واذاكان العلم بما ذكرنا من المقدمة ضروريا فمنعها لايستحق انجو اب«لايقال» على سبيل المعارضة «الوجود من حيث هو وجود يقتضي اللاتجراد» اى العروض «والالكان مقتضيا للتجرد» اي لعدم العروض «اوغير مقتض لشيء منهما والاول» اى اقتضائه التجرد «يقتضى ان يكون وجودالممكنات مجردا اى غير عارض وعندكم وجودالممكنات غيرمجرد هذاخلف.

«والثانی :» ای عدم اقتضائه لشیء منهما «افتقار» ای یقتضی افتقار « و اجب الوجود فی تجرده » ای فی عدم عروض وجوده «الی سبب منفصل»

۲۹\_ دا و شا : للوجود .

۳۰ دا و زی: متقدما .

٣١\_ زا و شا : لتلك .

و في الحواشي القطمة وفيه نظر لحوازان بكون هوكونه وجودالواجب اقول ولا يتعرض عليه بانكونه وجودالواجبامر اضافي تحققه في العقل فقط فلا يجوزان يكون علة للتجرد فيالخارج لانالمراد انالتجرد صفة من صفات وجوده تعالى في العقل واتصاف الموصوف بصفة ٢٦ ربما يكون لكونه ذلك الموصوف لا لامر مغاير وهوكلام حق، واذاكان الوجود من حيث هو وجود يقتضي اللاتجرد يكون وجودالواجب غير مجرد وهو المطلوب «ولانوجوده معقول» لانالوجود بديهي التصور «وحقيقته غير معقولة» وفاقا «فوجواده غير حقيقته» لأن ماهو معقول غير ماهوغير معقول واذاكان وجوده مغاير ألحقيقته كان زايدا عليها لامتناع دخوله في حقيقة «ولان وجوده لوكان عين حقيقته لماكان» اي وجوده «واجبا لان الواجب امر اضافي لايمكن تعقله الابين الامرين» واذاكان كذلك استحال ان يعرض لوجوده الوجوب على تقدير كونه عين حقيقته اذنيس شيءهناك حينئذسوي الوجودوالتالي باطل «لانا نجيب عن الاول بان التجرد» اي عدم العروض «امر عدمي فلايفتقر الي سبب» وتوجيهه ان يقال لم لايجوزان لايكون الوجود من حيث هو هو مقتضيا لشيء منهما قولهذلك يقتضي افتقارواجب الوجود في تجرد وجوده الى سبب منفصل قلنا لانسلم وانما يلزم ذلك ان لوكان التجرد وجوديا وليس كذلك وفي الحواشي القطبية فيه نظر لانبه ممكن فلابدله من سبب اقول لايعترض عليه بانالانسلم انكل ممكن لابد

٣٢ زا و زه: بضعة .

له من سبب بل الممكن الوجودي لابد له من سبب لان الممكن العدمي لأبدله ايضا منسبب وهو عدمسبب وجوده فان عدم العلة علة لعدم المعلول، ولا بان تجرد وجوده واجب عندالخصم لا انه ممكن لان اتصافه تعالى بهذاالمفهومواجب ولامانع من ان يكون الممكن في نفسه واجبالحصول لغيره «وعن الثاني با نا لانسلم ان وجوده معقول بل المعقول ، الوجودمن حيثهووجود»الذي لازم لوجوده الخاص الذي هوعين حقيقته وتعقل اللازم لايقتضى تعقل الملزوم بالحقيقة «وعن الثالث بانالا نسلم عروض الوجوب له بلالوجوبعينماهيته كما سنبرهن عليه» وفيه نظر لانه فسرالوجوب باستحقاقية الشيءالوجود ألذاته فهوعلى مافسره أامراضافي فكيف يتصوران بكون عين ماهيته واماالدليل الذي ذكره على ان الوجور عين ماهيته فهو مدخول ٢٥ كما سيجي، اعلم ان اللفظ الواحد قديقع بمعنى واحد على اشياء مختلفة بالتشكيك اىعلى الاختلاف امابالتقدم والتاخر كوقوع لفظالمتصل على المقدار وعلى الجسم ذى المقدار واما بالاولوية وعدمها كوقوع لفظ الواحد على مالا ينقسم اصلا وعلى ماينقسم لكن لامنجهة كونه واحدا واما بالقوة والضعف كوقوع لفظالابيض علىالثلج والعاج والوجـود جامع لجميع هذه الاختلافات فانه يقع على العلة ومعلولها بالتقدم والتاخر وعلى الجوهر والعرض بالاولوية وعدمها وعلىالقار وغيرالقار كالسواد

٣٣ دا: الوجود فهو.

۳۶ـــ زا و زی : عین مافسره .

٣٥ زا وزى : مدخل :

والحركة بالشدة والضعف بلعلى الواجب والممكن بالوجوه الثلاثة لكونه مبدءاً لكل ما بعده من الموجودات والمعنى الواحد المقول علي اشياء مختلفة لا على السواء امتنع ان يكون عين ماهية تلك الاشياء اوجزء منها لانالماهية المشتركة بين اشياء اواجزائها لايختلف بالنسبة اليها بليكون هو امراً خارجاً عنها عارضا لها فحيناذ يكون الوجو دالمقول عليهما بالتشكيك خارجاعنهما أعارضالهما في الذهن لافي الخارج لامتناع اذيكون الواجب لذاته قابلاً وفاعلاولا يلزم من ذلك ان يكون وجودالواجب لذاته مساويا فىالحقيقة لوجودالممكناتلانالامورالمختلفة بالحقيقة جاز اشتراكهافي لازم واحد خارجي واليه اشار بقوله «ويجبان يعلم ان اطلاق لفظالوجود على حقيقة واجب الوجود» بناء على ان وجوده هوعين لحقيقته اذالوجود لايطلق على الحقيقة من حيث هي حقيقة بل ان اطلق فانما يطلق من حيث هي وجود «وعلى ساير» اي وعلى وجود ساير «الموجودات الممكنة بالتشكيك فان بذلك ينحل لك كثير من الشبة» منها الشبهة الاولى من الثلاثة المذكورة آنفا وذلك لانه ان عنى بالوجود في قوله الوجود من حيث هووجوديقتضي اللاتجرد، الوجود المقول بالتشكيك او وجودات٣٧ الممكنات اخترنا انه يقتضى اللاتجرد، قوله لوكان كذلك يلزم انيكون وجودالواجب ايضآ كذلك قلنا لانسلم وانما يلزم ذلك ان لوكان وجوده تعالى مساويا للوجودالمقول بالتشكيك اولوجودالممكنات فيالحقيقة و

٣٦ دا و زا : عنها عارضاً لها .

۳۷ دا و نو: وجودالممكنات.

ذاكممنوع وانعني به وجودالواجب لذاته اخترنا انه يقتضي التجرد قوله لوكان كذلك يلزم ان يكون وجودالممكنات ايضاً كذلك قلنا، لانسلم ٣٨ و المستند مامر هكذا ذكره المصنف في شرح الملخص الايقال على تقدير ان يكون الوجودالمقول بالتشكيك مقتضيا للاتجرد يلزم لاتجرد وجود الواجب لان اللاتجرد اذاكان من لوازم الوجود المطلق اللازم لوجوده الخاص كان لازما لوجودهالخاص لانا نقول من الرأس ان عني بالوجود المردد الوجودالمقول بالتشكيك فلانسلم انهتقتضي اللاتجردقوله والالكان مقتضيا للتجرد اوغيرمقتض لشيء منهما قلنا اخترناالثاني قوله يلزم افتقار واجبالوجود في تجرده الى سبب منفصل قلنالانسلم وانما يلزم ذلك ان لـوكان الوجود المقول بالتشكيك هوالوجود المجرد و ليس كذلك اذ المجرد هوالوجــود الخاص لاالمطلق ولا مــانع من اقتضاء الخــاص لما لايقتضيه العام وان عنى به وجودالممكنات نختارانه يقتضى اللاتجرد وان عني به وجود الواجب نختارانه يقتضىالتجرد ومنها الشبهة الثانيــة من الثلاثة لان قوله في الصغرى وجوده معقول ان عنى به الوجود المطلق اى الواقع بالتشكيك فمسلم فيلزم منه ان يكون حقيقته مغايرة لـذلك الوجود والحكماء قائلون به وان عنى بهالوجودالخاص ممنوع فان من يعتقدان حقيقته غير معلومة وهي ٢٩ عنده هذا الوجود فكيف يسلم انه معلوم.

٣٨ نو و شا : لانسلم ذلك .

٣٩ زا و زي : فهو عنده .

#### «في اثبات الوجود الذهني»

واعلم انالعقلاء اختلفوا فيالوجودالذهني فاثبته التحكماء ونفاه المتكلمون والخلاف انما نشاء من اختلافهم في تفسيرالعلم فانه لماكان عندالحكماء عبارة عن حصول صورةالمعلوم في الذهن لزمهم القول بالوجود الذهني وعندالمتكلمين لما كان عبارة عن نسبة يتحقق بينالعالم والمعلوم اوصفة حقيقية قائمة بذات العالم موجبة للعالميته الموجبة لهذه النسبة انكروه واحتجالمؤلف على ماذهب اليه الحكماء بقوله . «واعلم انا نتصور امورا الاوجود لها في الخارج ونحكم عليها عليها البوتيه والمحكوم عليه بالصنةالوجودية يجب ان يكون موجودالان ثبوت الصفة للشيء فرع ثبوت ذلك الشيء واذليست في الاعيان فهي في الاذهان فثبت القول بالوجود الذهني» وفيه نظر لا لان اللازم من قولكم ثبوت الصفة للشيء فرع ثبوت ذلكالشيء كون تلكالامور ثابتة ولا يلزم من الثبوت الوجودحتي يلزم منعدم وجودهافي الاعيان وجودها في الاذهان ولا لانه يصدق على المعدوم المطلق لانه مقابل الوجود مع انه لاوجود له لا في الذهن ولافي الخارج ولالان ثبوت الوجو دالذي هو بصفة وجودية

٤٠\_ چاپى ــ يحكملها .

٤١ ـ زا و نو و زى : وجود .

للماهية لايستدعى ان يكون الماهية موجودة قبل ذلك والالزم ان يكون لهاقبل وجودها وجودات لاالي نهاية لانا نجيب عن الاول بان الثبوت هو الوجود ومن قال بانالثابت قدلايكون موجودا فسيجى بطلان قوله على انانصر ح بالوجودو نقول وجودالصفة للشيءفرع وجودذلك الشيء٢٤ واذليست موجودة فىالاعيان فهي موجودة فىالاذهان وعنالثاني بانالانسلمانالحكم بالمقابلة حكم بامر ثبوتي لانمعناه عدم الاجتماع وان سلمناه فلانسلم انهلا وجود له في الذهن بله وجود فيه كما سيذكره المصنف وعن الثالث بان المدعيي انالمحكوم عليه بالصفة الوجودية التي هي غير الوجود يجب ان يكون موجوداهكذا ذكره الامام والاولى ان يقال المدعى انالمحكوم عليه بالصفة الوجودية يجب ان يكون موجودا سواء كان مع تلك الصفة أو قبلها رعلى هذا فلاشكفيان الماهيةالمحكوم عليهابالوجود ايضا موجودة أبل لان قوله واذ ليستفي الاعيان يناقض قوله فهي في الاذهان لان كلماهو موجودفي الاذهان عندهموجود في الاعيان ويمكن الاعتذار عن ذلك ، ولما ذكره افضل الشارحين من ان الاحكام الثبوتية التي استدل بها على ثبوته اذ اراد بهاالثبوتالخارجي فهو باطل لانالمحكومعليه بالوجودالخارجي يجب ان يكون موجودافي الخارج فيبطل الاستدلال على الوجود الذهني وان اراد بها الثبوت الذهني كان استدلالاً بالشيء على نفسه «و» ان عطف

٢٤ ــ زا و زى : ذلك واد .

٣٤**؎** نو و زا : موجود .

٤٤ نو و زا : اذكل .

على قوله إنا نتصوراي واعلم«انالحقايق الكلية لا وجودلها الا فسي الاذهان» اذلها وجودبالضرورةوليس في الاعيان «اذكل موجود في الاعيان مشخص» ولاشيء من المشخص بكلى فلاشيء من الموجود في الاعيان بكلى فلاشيءمن الكلى بموجود في الاعيان ولايعارض ذلك بان الحقايق الكلية لاوجودلهاالا في الاعيان اذلها وجودوليس في الاذهان اذكل موجود في الاذهان فهو صورة شخصية في نفس شخصيته ولاشيء مماهو صورة شخصيته في نفس شخصيته كلى لانا لانسلمانه شيء مماهوصورة شخصيته في نفس شخصيته بكلي لا نا نعني بكون الشيء كليا مطابقته لما في كـل واحدواحد من اشخاصه والصورة الذهنيه كذلك بخلاف الموجود فسي الخارج فانه لايكون مطابقا لشيء من الاشياء اصلا ضرورة هكذاقيل وفيه نظر لان بعض الجزئيات قديكون مطابقا لبعض والحق ان كلية الطمعة باعتبارانها ذات مثالية ليست متاصلة في الوجود ليكون ماهية بنفسها اصلية بل هي مثال اداراكي لما وقع اويستقع فمن حيث انها مثال ادراكي لامر خارجي اولما هو بصدد الوجود ويصح مطابقتها الكثرة يسمى كلية لا باعتبار مطابقتها لكثيرين فقط ، ولا بكونها ١٦ مع ذلك غير مخصصة اذ لها تخصيص بامور كحصولها في الذهن ، وعدم الاشارة اليها ، وكونها لاتقبل الانقسام ، ولاوضع لها وغير ذلك ، بخلافالامر الخارجي ، فان ذاته ليست مثالاً لشيء آخروهوظاهر. «لايقال لوحصلت الحرارة والبرودة

٥٤ نو: من الاشخاص

٢٦ نوودا : لكونها

الكليتان في الذهن لزم اجتماع الضدين ولكان الذهن حارا وباردا معا» عند حصولهمافيه، لانا لانعني بالحار الاماحصلت فيه الحرارة وكذلك البارد «لانا نقول لانسلم تحقق التضادبين الامور الكلية» لعدم تعاقبها على موضوع واحد ولانسلم انالحرارة والبرودة الكليتين لوحصلتا فسي الذهن يلزم ان٤٠ يكون الذهن بحارا وباردا معا وانما يلزم ذلك أن لو كان الحاصل فيه هي بعينها وليس كذلك بل الحاصل صورتهما وشبحهما ولانسلم ان صورتهما يقتضيان الحرارة والبرودة في محلهما ، واليه اشار بقوله«ولا نسلم اقتضاءالصورة الذهن الحرارة والبرودة» قال الامام مجيبا عن هذا المنع ان صورة الحرارة و شبحها انكانت هي الحرارة بعينها فالاشكال باق ، والايبطل القول بحصول الحرارة في الذهن ، والمفروض ذلك وهو ضعيف، لانالانسلم انالمفروض ذلك بل المفروض انصورة الحرارة حاصلة فيه. لايقال: صورة ١٨ الحرارة انكانت هي بعينها عادالاشكال ، وانكانت غيرها لم يكن ادراكنا الحرارة ادراكا لها لان ادراك الحرارة اذاكان عبارة عن حصول صورتها في الذهن فعند حصولها تكون الحرارة مدركة ، سلمنا اقتضاءالصورة الذهنية الحرارة والبرودة ، لكن لانسلم انالذهن قابــل لهما اذ لابد من العلة القابلية في احصول الاثر كما لابد فيه من العلة الفاعلية. واليه اشار بقوله «وقبول الذهن لهما» اي ولانسلم قبول الفهن لهما انا نتصور اموراً «و لقايل ان يقول : لانسلم لاوجود لها في الخارج ، بل

٤٧ نوودا: كون الذهن.

٤٨ نو : حصول الحرارة .

كل ما نتصوره فله صورة موجودة قائمة بنفسها» قالالمصنف في شرحه<sup>89</sup> للملخص: فإن افلاطون ذهب الى انه لابدفي كل طبيعة نوعية من شخص باق ازلى «اوفي شيء من الموجودات الغائبة عنا وكيفلان وهذاهو الذي ذهب اليه الحكماء فانهم اتفقوا على ان جميع الامور مرتمسة في العقل الفعال» ثم قال : ان هذاالمنع مكابرة ، لانا نعلم بالضرورة انــا نتصور الامور الممتنعة الوجود في الخارج فكيف يمكن منعه ، والمثل التي نقلت عن افلاطون وجودها غيرمعلوم ، فان ارسطو ذكر ادلة كثيرة لابطالها ، و على تقدير صحة وجودها فهي انما يكون في طبايع الانواع الممكنة الوجود ٥٠ لافي كل طبيعة ممتنعة الوجود كانت او ممكنة ، فإن العاقب كيف يقول: ان شخصا من الطبيعة التي امتنع وجودها في الخارج موجود في الخارج ازلا وابدآ هذا ما قال المصنف وغير هذا المدوضع ٥٠ ا وينبغى ان يعلم ان افلاطون المؤبد لم يذهب الى كل ما يتصوره فلهصورة موجودة قائمة بنفسها ، بل الى ان الصورةالمرئية في المرايا وغيرها من الاجسام الصقالية والصور المتخلية وامثالها صور موجودة قائمة بنفسها، اذ لوكانت الصورة في المرأة لما اختلف رؤية الشيء فيها باختلاف مواضع النظر اليها ، فان الهيئات الثابته في الاجسام كالسواد وغيره لايختلف

٩٤ ـ نو وزا ودا : شرحالملخص .

٠٥٠ زا: وكيف لاوهوالذي .

٥١ ـ دا : الممكنةالوجود فيالخارج .

٢٥٠ زا و زد: الموضوع.

٥٣ نو و زه: الماهيات م

رؤيتها لها باختلاف مواضع نظرنا اليها ، لكن يختلفعلي ماتشهدبهالتجربة فليست في المراة ولا في الهواء لانه شفاف لايظهر فيه شيء، مع اناقدنري عند نظرنا في المراة ما هواعظم من الهواء كالسماء و ليست هي صورتها بعينها ، على ان ينعكس الشعاع من المراة الى وجهك والى كل ما تسرى في خلاف جهة المراة ، فإن القول بالشعاع باطل من وجوه كثيرة، وبعضها يجيء في هذاالكتاب ، بل هي صورة جسمانية موجودة في عالم متوسط بين عالمي العقل والحس ، يسمى بالعالم المثالي ، وهي قائمة بذاتها، معلقة لافي مكان ومحل وقد يكون لهذه الصورالمعلقة لافي مكان ومحل مظاهر، فصور المراة مظهرها المراة، وصورالخيال مظهرهاالتخيل، و كذاالحس المشترك وغيرها منالقوى الجسمانيه لامتناع انطباع الكبير في الصغير ، واما الماهيات الكلية العقلية سيمااذاكانت من الطبايع الممتنعة فلم يذهب الى ان لها صوراً قائمة بنفسهاموجودة في عالم الحس والمثال، او العقل و التخيل ٥٠٠ و تلك الصورة المعلقة ليست مثل افلاطون ٥٠ كما زعم فان هذه مثل ثابتة في عالم الاشباح ، ومثل افلاطون عقول مجردة مدبرة للانواع الجسمانية ، فانه ذهب الى ان لكل نوع جسماني من الافلاك و الكواكب والبسايط العنصرية ومركباتها رباوهو نور مجرداه عن المادة قائم بذاته ، معين به ، مدبر له وحافظ اياه ،وهو المنمى والغاذي والمولد

٤٥ ــ نو و زا : الخيال .

٥٥ دا و زا و نو: العقلوتلك.

٥٦ زا و شا فانهن كما زعم .

في النبات والحيوان والانسان ، لامتناع صدور هذه الافعال المختلفة في النبات والحيوان عن قوة بسيطة لاشعور لها ، وفينا عن انفسنا و الالكان لنا شعور بها فجميع هذه الافعال من الارباب ، واليــ أشار نبينا (ص) بان لكل شيء ملكا حتى قال: ان لكل قطرة من المطرينزل معها ملك ، و تلك الارباب النورية هي المثل الافلاطونية والمثال ، وان كثر استعماله في النوع المادي وهو الصنم حتى كانه اختصبه فانما ٥٨ استعمل في رب النوع لان كلاً منهما في الحقيقة مثال اللاخرين من وجه ، فكما ان الصنم مثال لرب الصنم في عالم الحس ، فكذلك رب الصنم مثال للصنم في عالم العقل ولهذا سمى ارباب الاصنام بالمثل ، وانما طولنا في ذلك ليعلم ان مانقل عن افلاطون وغيره من الحكماء الكبار اولى الايدى والابصار ، ليس مطابقاً لما ذهبوااليه، وما وردوا٩٠ عليهم وان كان متوجها على ظاهر اقاویلهم لم یتوجهعلی مقاصدهم ، فتان کلماتهم مرموزة ولا ر"د علسی المرموز، ٦ ، وقد ذكر هذا اللفظ بعينه سوريانوس في مناقضة ارسطو لافلاطون «والموجود في الذهن موجود في الخارج ، لا تن الذهن من الموجودات الخارجية» وكل ما يكون موجودا في الموجود في الخارج يكون موجودا في الخارج، فعلى هذالاينقسم الوجود إلى ذهني وخارجي،

۰۵۷ زا و زی : نور مجرده ·

٥٨ زا: وربما استعمل.

٥٩ نو و دا و زا: و ماردعليهم .

٦٠ نو و دا و زا : على الرمز .

بان يتحقق الوجود في الذهن دون الخارج في صورة ما ، بل كل وجود في الحقيقة وجود خارجي . «الا ان الماهيات كالانسان والشجر والحجر تارة توجد قائمة بنفسها وتارة توجد في النفس ، والا ولي يسمى بالوجود العيني ، والثاني بالوجود الذهني ، وان كان كل منهما وجوداً عينيا » قيل لوصح هذا لزم ان يكون الممتنعات موجودة في الخارج ، ضرورة وجودها في الذهن عند تصورها ، قلنا : لانسلم وانتما يلزم ذلك ان لوكان الحاصل عند تصورها هي بعينها ، وليس كذلك بل صورتها على معنى انه يحصل منها صورة مطابقة لها في الذهن بحيث لو وجدت في الخارج اي قائمة بنفسها ، لكانت هي بعينها . لايقال : الاعراض غير قائمة بنفسها لقيامها بمحالها فيلزم ان لا يكون من القسم الاول اصلا "لا ن المراد بقيامها بنفسها عدم القيام بالنفس ومالا يقوم بالنفس قديقوم بغيرها .

# (فصل فيخيريةالوجود وشريةالعدم)

«والموجود خير والمعدوم شر هذه مقدمة مشهورة ، وما صححوها بحجة ، بل قنعوا فيها بالمثال وقالواالقتل ليس شرّا من حيث انالقاتل كان قادرا عليه ، ولا من حيث ان الآلة كانت قلّاعية ، ولا من حيث ان

عضو المقتول كان قابلاً للقطع ، بل من حيث انه ازالة ١٦ الحياة من ذلك الشخص ، وهو قيد عدمي وباقي القيود الوجودية خيرات، هذا ظاهـر غنى عن الشرح الا ان الامام ذكر في شرح الاشارات انه قداشتهر بين الفلاسفة انالخير هوالوجود والشر هوالعدم ، ثم اعترض عليه بان قال: ان كان مــرادهم تفسيرلفظالخير بالوجــودوالشربالعدم فلاحاجة السي الاستدلال الذي ذكروه ، و ان كان مرادهم الحكم على الخير بانه وجود و على الشر بانه عدم ، فذلك انما يتاتى لهم بعد تصور ماهية الخير والشر ، و ان سلَّمنا تصور هما فهذا تعويل على مجرد المثال ، والمثال لايصحح القضية الكلية. والجواب عنه انهم ارادواحمل الوجود على الخير وحمل العدم على الشر . قوله : فلايتاتي لهم ذلك الإ بعد تصوره قلنا : هب لكن بوجه ما وهو متصور بوجه ، غيرانهم انما ينظرون فيوجوه استعمالاتالجمهور لفظالشر ، ويلخصون مايدخل في هذا المعنى بالذات عما ينسب اليه بالعرض، ليتحقق ماهية ممتازة عن غيرها ، فتتبع مدلولات هذااللفظ و استقراء وجوه استعمالاتهم و لهم على ان الشر ماهية عدمالوجود او عدم كمسال لموجود من حيث ان ذلك العدم غير لايق به ، اوغير مؤثر عنده ولا يخفى انالبحث عنماهية الشيء على هذاالوجه صحيح وليس باستدلال تمثيلي غاية مافىالباب انهمبنى علىمعرفة وجوهالاستعمال التي لاطريق اليها الأ الاستقراء.

٦١ زا و شا و زي : ازالالحياة .

## (فصل فيانالمعدوم ليس بشيء)

«والمعدوم» اى المعدوم الممكن الوجود «ليس بشىء» لانه محل الخلاف اذ لاخلاف فى ان المعدوم المحال و هو المراد من المنفى ليس بشى «اى لا يكون الماهيات» اى الممكنة «متقررة فى الخارج عارية عن صفة الوجود والالكان لهاكون فى الخارج ، فمالاكون لهاكون فى الخارج ، وانه محال» وفيه نظر لان ذلك انما يلزم لوكان التقرر فى الخارج عين الكون اى الوجود فيه ، او مستلزماله ، وهو ممنوع ، فان التقرر فى الخارج عندهم اعم مسن الكون فيه ، اذكل موجود عندهم متقرر فى الخارج ، دون عكسه ، لان المعدوم متقررة فى الخارج عندهم ، ونيست بموجودة فيه و «احتج الامام عليه» اى على ان المعدوم ليس بشىء ونيست بموجودة فيه و «احتج الامام عليه» اى على ان المعدوم ليس بشىء المباينه ، والعموم من وجه بينهما ، لامتناع صدق المنفى بدون المعدوم .

«والثالث» ای کونه اعممن المنفی مطلقا «باطل لانه حینئذ » ای علی تقدیر کونه اعم مطلقاً «یجب ان لایکون نفیاً محضاً» ای یجب ان لایکون

٦٢ زا: فما لايكون.

٦٣ زا و شا : اعم منه .

المفهوم منه عين المفهوم من المنفى لا أن لايصدق عليه المنفى و الالكان اللازم بطلان العموم لوجوب كون المحمول اعم او مساوياً لاعدم الفرق بين العام و الخاص على ما قال «و الالم يبق بين العام و الخاص فرق» لكون كل منهما نفياً محضاً حينئذ ٍ و هومحال ، و اذا وجبذلك، والمفهوم من المنفى النفى المحض والعدم الصرف فيلزم ان يكون المفهوم منه الثبوت، اذالمغايسرللنفي ١٤ المحض والعدم الصرف هوالثبوت «فهو اذن ثابت و هو» اى المعدوم «صادق على المنفى» فنقول : كل منفى معدوم ثابت محضاً ثبوته لِجواز صدق المنفي عليه ، ولعدم انحصار الماهيات في النفي المحض والثبوت نعم لايخلو ماهية ماعن احد هما لاان كل ماهية هيعين احدهما، «فتعين احدالامرين الاولين و اياماكان ينتظم قياس هكذا: كل معدوم منفى ، و لاشبىء من المنفى بثابت اما الاول فلوجوب صدق العام على جميع افراد الخاصو صدق احد المتساويين على جميع افرادالمساوى الآخر ، و اما الثاني فبالاتفاق «فلاشييء من المعدوم بثابت و هو المطلوب و فيه نظر لانالانسلم الحصر ، ان عنى به المعدوم ٥٠ المطلق فلم لا يجوز ان يكون اعم ، و يكون نفياً محضاً قوله فلو كان نفياً محضاً لم يبق فرق بين العام والخاص ، قلنا : لانسلم بليمتاز الخاص عنه بانه يمتنع وجوده في الخارج، دون العام لجواز حصوله في المعدوم الممكن الوجود» هذا غير متوجه

٦٤ زا و دا : للمنفى .

<sup>70</sup> زا و شا: بالمعدوم المعدوم

لانه لوكان المفهوم من المعدوم النفي المحض لم يبق فرق بينه و بين المنفى بالضرورة ، و لكنه حمل قوله على انه لوصدق عليه النفي المحض لم يبق فرق و لذلك منع قوله «سلمناه» اى سلمنا عدم امتياز الخاص عن المام على تقدير ان يكون المعدوم نفياً محضاً «لكن الصادق حينئذقو لنا: بعض المعدوم ثابت» لان قولنا: المعدوم ثابت مهملة ، لاان كل معدوم ثابت لانتقاضه بالمنفى الذي هومعدوم «و هو» ايقولنا: بعض المعدوم ثابت «لا يصلح ان يكون كبرى في الشكل الاول» اذكبراه لزم ان يكون كلية. قال الامام: في المباحث المشرقية الاستدلال الذي ذكرناه برهان في الموضوع البديهي الاولى الفساد ، فانا قد بينا ان الوجود نفس الحصول في الاعيان و من جعل هذاالحصول مجامعاً للاحصول فقد خرج عن ربقة٦٦ العقل «واحتجوا» اى الذاهبون الى ان المعدوم شيىء بالتفسير المذكور «بان المعدوم معلوم» لانا قدنحكم على المعدوم والحكم على الشيىء يستدعى كونه متصوراً و معلوما ضرورة «و كل معلوم ثابت» و قداحتجوا عليه بان كل معلوم متميز عن غيره و كل متميز عن غيره ثابت ، اما الاولفلان مالا تميزله في نفسه استحال تعلق العلم به اذ ليس تعلقه به اولى من تعلقه بغيره ، واما الثاني فلان امتياز الشييء عن غيره صفة من صفات ذلك الشبيء ، وثبوت الصفة للشيىء فرع على ثبوته في ذلك ٦٧ الشييء «فالمعدوم ثابت» وليس ذلك الثبوت ٦٨ هو الوجود ، فيلزم استقر ارالماهية في الخارج

مع عرائها عن صفة الوجود، اذ لفظ الثبوت لا يطلق الا على هذين المعنيين «والكبرى ظاهرة الفساد» لان الامور الممتنعة معلومة و ليست بثابتة فى الخارج ضرورة او وفاقا ، قال الامام : منشأ هذا الكلام هو الجهل بان الماهية وجودا فى الذهن و ينبغى ان يعلم ان القائلين با ن المعدوم شىء يفرقون بين الموجود والثابت و بين المعدوم و المنفى ، و يقولون : كل موجود ثابت و لاتنعكس ، و يثبتون واسطة بين الموجود والمعدوم ، و لا يجوزون بين الثابت والمنفى واسطة ، و لا يقولون : الممتنع معدوم ، بل يقولون : انه منفى و يقولون : للذوات التى لا يكون موجودة شىء و ثابت ، و للصفات التى لا تعقل الامع الذوات حال لاموجود و لامعدوم ، بل هى وسايط بينهما هذا .

# (فصل في ان المعدوم لا يعاد)

و اعلم ان الفلاسفة اتفقوا على ان اعادة المعدوم بعينه ممتنعة لامتناع تخلل العدم بين شيء واحد خلافا للمتكلمين فانهم جوزها الاالكرامية و ابالحسين البصرى من المعتزلة و احتج المصنف على ما ذهب اليه الحكماء بقوله «والمعدوم لايعاد مع جميع عوارضه في وقت آخر و الا لاعيد مع اختصاصه في وقت الذي كان موجودا فيه ، لكونه من عوارضه فيلزم اعادة الوقت في وقت آخر ، فللزمان زمان آخر ، و انه محال ، و حكى الامام

عن القائلين بهذا القول وجوها: احدها انه لوصح اعادته لصح اتصاف بامكان العود» بان يقال امكان العود حاصل له و هو محال «لانالامكان صفة وجودية فاستحال اتصاف العدم» بل المعدوم «به» لان المحكوم عليه بالصفة الوجودية يجب ان يكون موجوداً ولقائل ان يقول: انعنيت بالمعدوم فى قولك فاستحال اتصاف المعدوم به المعدوم مطلقا اى فى الخارج والذهن فهو مسلم ، لكن لانسلم ان ماعدملم يبق هويته المعينة اصلا لافي الخارج و لا في الذهن ، و ان عنيت به المعدوم في الخارج فهو ممنوع ، فان المحكوم عليه بالصفة الوجودية يجب ان يكون موجودا، لا انهيجب ان يكون موجوداً في الخارج فما يبقى هويته في الذهن و ان لم يبق فسى الخارج يصح عليه الحكم بامكان العود في الخارج «والثاني انه لو امكن عوده لامكن عود كل معدوم ، ولو امكن عود كل معدوم لامكن عود الوقت الذي وجد فيه ابتداء» ولو امكن عو دالوقت الذي وجد فيه ابتداء لامكن ان يعاد ذلك المعدوم معذلك الوقت على ماقال «فيمكن ان يعاد مع ذلك الوقت فيكون مبتداء من حيث هو ٦٩ معاد» فاذن لوامكن اعادة المعدوم لكان هو مبتداء من حيث انه معاد ، و التالي باطل فالمقدم مثله و فيه نظر لان ذلك انما يلزم لواعيد فيذلك الوقت لامعه فيوقت آخر فالصواب انيقال ٧٠ فيمكن ان يعاد في ذلك الوقت .

«الثالث لوامكن عوده لامكن عوده مع مثله» لان حكم الامثال

٦٩ نو و زا و دا : انه معاد .

٧٠ زاوشا: ان يقول.

واحد فيما يجوز و فيما لايجوز «و انه محال لاستلزام عدم الامتياز بين الاثنين» والعقل الصريح حاكم ببطلانه و لقايل ان يقول: المحال انما لزم من مجموع فرض وقوع اعادته مع حصول مثله و لايلزم من لزوم الشيء للشيء مجموعاً لزومه لجزء معين منه كالاعادة هيهنا ، لايقال : لـوامكن اعادة المعدوم لماكان وقوعه في شيء من الازمنة و التقادير محالا ، لان من شأن الممكن ان لايلزم من فرض وقوعه محال واللازم باطل لانوقوعه في بعض الازمنة و هوالزمان الذي حصل فيه وجود مثله محال لانالانسلم الشرطية ، قوله : لان من شأن الممكن ذلك قلنا: مطلقاً ممنوع فان الممكن انما لايلزم من فرض وقوعه محال اذا لم يكن ذلك الفرض مع وجود ما ينافيه ولامع مايستلزم وجود ماينافيه ، اما اذا كان معه فلا و فيالحواشي القطبية هذه الوجوه يشعر بان المدعى ان المعدوم لايعاد لاالمعدوم مع جميع عوارضه «و فيها اي» و في الوجوه الثلاثــة «نظر لانا لانسلم ان الامكان صفة وجودية» و ما قيل في بيانه مردود كماسيجيء «و انه» اي و لانسلم انه «لو امكن عوده لامكن عود الوقت الذي وجد فيه ابتداء و انما يلزم ذلك ان لو امكن ٧١ اعادة كل معدوم و هو ممنوع» اذ لايلزم من امكان اعادة معدوم امكان اعادة كل معدوم و لايتمسك بعدم القايل بالفصل لظهور ضعفه ، و لوجعل المدعى فيه امتناع اعادة المعدوم بعينه سقط هذاالمنع ، لان الزمان الذي وجد فيه ابتداء من مشخصاته سلمناه لكن لانسلم انه لو امكن اعادة الوقت الذي وجد فيه ابتداء لامكن ان

٧١ دا و شا : لو كان .

يعاد معذلك الوقت فانه لايلزم من امكان عودكل واحد منهما وحدة امكان عودهما معا، و اليه اشار بقوله «و لانسلم انه لو امكن عود كل منهما وحدة لامكن عود هما معا سلمناه لكن لما ذايلزم ان يكون مبتداء من حيث ٢٧ هو معاد و انما يلزم ذلك ان لو لم يكن ذلك الوقت معاداً» و اما أذا كان ذلك الوقت معاداً فلا لان المبتداء ما يوجد في زمان لا يكون ذلك الزمان معاداً و اما على ما ذكرنا من الصواب فيقال و انما يلزم ذلك ان لو كان معاداً في ذلك الوقت.

«و اما الثالث فلانالانسلم صدق الشرطية المذكورة و انما يصدق لو امكن وجود مثله و هو ممنوع» و تقريره على الوجه المفصل ان يقال: ان اراد بالمثل مايشارك في الماهية فالشرطية مسلمة لكن نفي التالى ممنوع لانه لايلزم من عدم الامتياز في الذاتي عدم الامتياز في العوارض ولانه اللواحق ، و ان اراد به ما يشارك في الماهية واللوازم و العوارض فلايخلو من انه اراد بقوله لو امكن عوده لامكن عوده مع عود مثله ، انه لو امكن عوده لامكن عوده مع ايجاد مثله، والشرطية على التقديرين ممنوعة ، اما على الاول فلانها انما يكون حقة ان لو كان عدم مثله مسبوقا بوجوده و ههو ممنوع ، و اما على الثاني فلانها انمايكون حقه ان لو امكن وجود مثله و هو ممنوع لما ذكر من لزوم عدم الامتياز مع التعدد «و احتجوا» اى الذاهبون الى امكان العود

٧٢ نو و زا و دا : انه معاد .

٧٣ نو و زا و دا : بالعوارض.

«بانه لو امتنع فذلك الامتناع ان كا ن لما هوهو» اى لذاته «وجب ان لايوجد اصلا و ان كان، اىذلك الامتناع «لغيره كان هو بحسبذاتـــه ممكن العود و هو المطلوب ، و جوابه ان المفروض امتناع وجوده الثاني و لايلزم من كون هذاالامتناع» اى امتناع وجوده الثاني «لماهوهوان لا يوجد اصلا بل اللازم منه ان لا يوجد بالوجود ٧٤ الثاني لا بالوجود المطلق» و بعضهم قرر هذاالبرهان على وجه آخر و هو انه لوكان المعدوم قابلا للوجــود لكان قابــلا للعود ، والمقــدم حــق والتالي مثله ، امــا الملازمة ٧ مبيَّنة اذالعود هوالوجود ، و اما حقيةالمقدم فلانه لو لم يكن كذلك لم يوجد اصلا و ضعفه ظاهر ، لا نالعود اخص منالـوجود ، و لايلزم من امكان الاعم امكان الاخص قال الامام ناقلا عن الشيخ انه قال كل من رجع الى فطرته السليمة و رفض عن نفسه الميل و التعصب شهد عقله الصريح باناعادة المعدوم بعينه ممتنعة واليه اشار بقوله ، «و ربماجنح٧٦ المنكرون» اي اعادة المعدوم بعينه «الى دعوى الضرورة» ايمالوااليه حتى لايحتاجون الى البرهان ، و ذلك حق لان كل من رجعالى فطرتــه السليمة علم بالضرورة ان تخلل العدم بين شيء واحد بعينه محال .

٧٤ زا و شا : الوجود .

٥٧٠ نو و زا و دا : فبينه .

٧٦ـــ زي و شا : احتج .

### (فصل في وقوع الامتياز في العدمات)

و اختلف العقلاء في اذالمعدوم هل يتميز بعض افراده عن البعض الأحراملا ، فذهب بعضهم الى الاول الملزم للتعدد ، و بعضهم الى الثاني، و المصنف اختار المذهب الاول على ما قال: «فالمعدوم فيه تعددو امتياز» و الالما تميز عدم العلة عن عدم المعلول و لاعدم الشرطعن عدم المشروط و لاعدم غيرهما و لاعدم الضد عن المحل عن عدم غيره والتوالي باطلمة «لان عدم العلة والشرط يوجب عدم المعلول ولا ينعكس» اى وعدم المعلول لا يوجب عدم العلة و ان كان مستلزماً له لانه لو كان علة له لتقدم عليه و نيس كذلك لان المعلول اذا ارتفع كانت العلة مرتفعة قبل و ان كان فـــى الزمان معه و عدم المشروط لايوجب عدم الشرط لجواز ان يكون الشرط اعم من المشروط ، فعدم الخاص لا يوجب عدم العام «و عدم غيرهما» اى اى عدم غير العلة والشرط «لا يوجب ذلك» اى لا يوجب عدم المعلوم والمشروط٧٧ «و عدم الضد عن المحل يصحح حصول الضدالآخر فيه» اى في ذلك المحل فان عدم السواد مثلا عن المحل يصحح و يجوز حصول البياض فيه «و عدم غيره» اى غيرالضد لايصحح ذلك و فيه نظر لانهذه التعددات والتميزات انما هوفي الذهن لافي الخارج ، قال الشيخ في الفصل الخامس من منطق الشفاء: «العدم المطلق لا يعلم ولا يخبر عنه بل المضاف الى الملكات» اى بل العدم الذي يعلم و يخبر عنه هو العدم المضاف الى

٧٧ دا و زا : الشرط

الملكات «وفيه نظر لان هذاالقول اخبار عن العدم المطلق» فان الاخبار عن العدم المطلق بعدم الاخبار عنه اخبار عنه ، وقد قلتم : انه لايخبر عنه هذا خلف. وفي الحواشي القطبية انمراد الشيخ من ذلك انه لايصير مخبر اعنه في الموجيات دون السو الباقول: وهذا اشارة عن الجواب عن هذاالشك و تقريره ان يقال : لانسلم لزوم ما ذكرتم منالخلف و انسا يلزم ذلك ان لوكانت هذه القضية موجبة معدولة ليكون معناها الحكم على العدم المطلق بعدم الاخبار عنه و ليس كذلك بل هي حكم بسلب الاخبار عنه ، والحكم بسلب الاخبار لايستلزم الحكم بعدم الاخبار عنه ، فالسالبة اعم من الموجبة. و مراد الشيخ انه لايصير محكوماً عليه في الموجبات دون السوالب و هذا ماذكره المصنف في بعض تصنيفاته ٧٨ . «و لان الشيء مالم يعلم، لم يعلم اضافته الى غير ه فالعدم ٧٩ المضاف لا يمكن ان يعلم الا بعد العلم بالعدم المطلق» اذالعدم المضاف هو العدم المطلق الذي اضيف الى ملكته وهذاابطال لقولهالعدم المطلق لايعلم بلالعدمالذي يعلم هوالمضاف الى الملكات، كما ان الاول ابطال لقوله العدم المطلق لا يخبر عنه، بل العدم الذي يخبر عنه هو المضاف الى الملكات و تقرير ه ان يقال: لو كان العدم المضاف معلوما لكان العدم المطلق معلوماً لكن المقدم حق عندكم فالتالي مثله ، اما بيان مم الشرطية فلان العدم المطلق لولم يكن معلوما لمريكن العدم المضافمعلوما، لان الشيء مالم يعلم لم يعلم اضافته الى غيره وهذه الشرطية تنعكس عكس

۷۸ــ نو و دا و زا : تصانیفه ۰

۷۹ دا و زا و زئ : فالمعدوم ٠

۸۰ دا و زا و زی : اما الشرطیه .

النقيض الى الشرطية المطلوبة التي هي قولنا : لوكان العدمالمضاف معلوماً لكان العدم المطلق معلوماً ، والوجب الاختصارى فيه ان العدم المطلق جزء من العدم المضاف والعلم بالمركب انمايكون بعدالعلم باجزائه، فلايصح قولكم العدم المطلق لايعلم ، والعدم المضاف يعلم والجوابعن الاول انالعدم المطلق يؤخذ على وجهين: احدهما مدلول هذاالفظ وحده والثاني مدلوله مع اتصافه بكونه عدما مطلقا وبالوجه الثاني لايكون عدماً مطلقا لكونه موجوداً في الذهن لمعلوميته باعتبار اتصافه به واذاكان كذلك فالاخبار عن العدم المطلق الماخوذ بالوجه الثاني بانه لايخبر عنه اذاكان مأخوذا بالوجه الاول لايكون مشتملا على خلف ومنافات . وعن الثاني ان قولنا العدم المطلق لايعلم قضية وصفية، اى ماصدق عليه العدم المطلق، لا بعلم مادام عدما مطلقالان ذات العدم المطلق لا يقتضى عدم المعلومية، لزوال ذلك عنه عند وجوده في الذهن ، فان اراد بمعلومية المطلق على تقدير معلومية المضاف معلوميته على التقدير حال كونه عدما مطلقا فالشرطية ممنوعة ، لان العدم المطلق مادام عدما مطلقا لايكون مضاف الى ملكة فلم يكن العدم المطلق مادام كذلك جزءا من المضاف ليلزم العلم به عندالعلم بالمضاف ، وان اراد بمعلوميته على التقدير معلوميته عنى التقدير في غير تلك الحال ، بل حال وجوده في الذهن فالشرطية مسلمة لكن لايلزم من ذلك خلف ولامحال على مالا يخفى . ولما اعتقدالمصنف صحة ما اورده على كلام الشيخ قال: «بل الصحيح اين لكل واحد من العدم المطلق الذي هواللاكون للمطلق ، والعدم الخارجي الـذي هواللاكون

في الخارج ، والعدم الذهني هو اللاكون في الذهن صورة في الـذهن» اذ نحن نتصور كل واحد منهما و نحكم عليها بالصفات الوجودية والعدمية، فيكون لكل واحد منهما صورة في الذهن اذالتصور انما يكون لحصول صورة فان قيل لوكان لكل واحد من العدم المطلق الذي هــو اللاكون المطلق اي في الذهن والخارج والعدم الذهني الذي هو اللاكون في الذهن صورة في الذهن يلزم ان يكون احدالنقيضين عين الآخر ، اذالتصور في الذهن هو الكون فيه وهو محال قلنا: لابل اللازم ان يكون احدالنقيضين عارضاً للآخر واستحالته ممنوعة ، واليه اشار بقولـــه «فيعرض<sup>٨١</sup> لمفهوم اللاكون في الذهن» سواء كان لاكونا في الخارج ايضا اولم يكن «اتن ك كو نافى الذهن لا انه نفس الكون في الذهن لامتناع ان يكون احدالنقيضين عينالآخر» واذاكان كذلك فقد يعلم كل واحد منالعدمات ويخبر عنـــه وقيه نظر لانالنزاع فيما يصدق عليه العدم المطلق لافي مفهوم هذاالعنوان الولا واسطة بين كون الشيء موجودا وبين كونه معدوما وبعضهم اثبت ببنهما الواسطة وسماها بالحال وعرفها بانهاصفة لموجود لاتوصف بالوجود ولا بالعدم» قوله: صفة يخرج عنهاماليس بصفة كالذوات وقوله: لموجود يخرج صفات المعدوم وقوله: لاتوصف بالوجود يخرج صفات الشبوتية، وقوله: لابالعدم يخرج صفات السلبية «وفساده ظاهر لا"ن العلم بماذكرنا من المقدمة » ٨٢ وهو عـدم الواسطة بينهما «ضروري» قـال الامام: لان

۸۱ــ دا و زا : فعرض.

۸۲ــ نو و زا : وهي .

البديهة حاكمة بان كل مايشيرالعقل اليه امّا ان يكون له تحقق بوجه مّا واما ان لایکون ، والاول هوالموجود والثانی هوالمعدوم و علی هـــذا لاواسطة بين القسمين الا" أن يفسروا الموجود والمعدوم بغير ما ذكرنا فحينئذ ربما حصلت الواسطة على ذلك التاويل ويصير البحث لفظياً ، و ذكر افضل المحققين ان القسمة لكل مايشير اليه العقل الى ماله تحققوالي ماليس له تحقق هوالقسمة الى الثابت والمنفى ، وهم لايخالفون في ذلك ولا يثبتون بين الثبوت والنفي واسطة ، لكنهم يقولون : اذالوجود اخص من الثبوت ، والموجود ٨٣ كل ذات له صفة الوجود ، والمعدوم كل ذات ليس له صنة الوجود ، والصنة لايكون ذاتاً لاجرام لايكون موجودة ولا معدومة ومن هيهنا ذهبوا الى القول بالواسطة فانهم يعنون بالذات كل ما يعلم ويخبر عنه بالاستقلال ، وبالصفة كل مالا يعلم الا بتبعية الغير ، فكل ذات امّا موجودة او معدومة ، والمعدوم يقال على كل ذات ليس له صفة الوجود ، ويجوز ان يكبون له غير تلكالصفة كصفات الاجناس عند من أثبتها للمعدومات ، والحدّ المذكور مختل عندهم بذلك والحق ان الخلاف في هذه المسئلة راجع الى تفسير هذه الالفاظ.

۸۳ نو و زه: فالموجود .

## (البحثالثاني في الماهية)

«ان لكل شيء حقيقة هو بها هو ، فحقيقة الشيء » ما به الشيء هو هو ، وقديطلق الحقيقة والماهية والذات على سبيل الترادف ولما ذكران لكل شيء حقيقة فذكران تلكالحقيقةمغايرة لجميع مايلحق ذلكالشيء ، سواء كان لحوقه لحوق لازم اومفارق على ما قال : «وهي» اىالحقيقة «مغايرة لجميع ماعداها» اى مغايرة لجميع الصفات اللاحقة ٨٤ بذلك الشيء «لازمة كانت او مفارقة» و عبارته ليست كما ينبغي ، اذكل شيء يكون مغايرًا لجميع ماعداه ضرورة ، والمراد ما ذكرنا «فالفرسية من حيث هي فرسية لاواحدة ولالا واحدة على ان يكونا اواحديهما داخلة في مفهومها او نفس مفهومها» والا "لامتنع اتصافها بالاخرى واللازم باطل «بل الواحدية صفة مضمومة البهافكون الفرسيةمعها واحدةوكذا اللاواحدية اذاانضمت اليها كانت معها لا واحدة فالفرسية من حيث هي فرسية ليست الا الفرسية» واذلم يخل عن احديهماوكذاالكلام فيساير المتقابلات كالعموم والخصوص والوجود والعدم وغير ذلك «والماهية لابشرط شيء» اىالماهية منحيث هي اعنى الكلى الطبيعي «موجودة في الخارج لا "نها جزء من مشخصاتها الموجودة في الخارج» وجزء الموجود في الخارج موجود في الخارج «وبشرط لاشيء» اي وبشرط ان لايكون ۸ معها شيء من التعينات و

٨٤ دا و شا: لذلك .

۸۵ـــ زا و زی و نو : معه .

التشخصات الخارجية «لاوجود لها فى الخارج لان الموجود فى الخارج ياحقه التعين ٢٠ فلايكون ٢٠ مجرداً» بل وجودها انما يكون فى الذهن فقط والتعنيات الذهنية لاينافى التجررد فى الخرارج «والفاعل لاتاثير له فى الماهية» وهذا هو المراد فى قولهم الماهية ليست مجعولة بجعل جاعل.

واحتج عليه المصنف بقوله «لان الانسانية لوكانت بجعل جاعل للزم من الشك في وجوده الشك في كون الانسانية انسانية» كما يلزم من الشك في موجد الماهية الشك في وجودها ، والتالي باطل لانتا لانشك في كون الانسانية انسانية مع شكنا في وجود الفاعل ، وفيه نظر لان اللازم علمي تقدير كون الانسانية بجعل جاعل الشك في صدور اللانسانية عن الفاعل عند الشك في وجوده ، لاالشك في كون الانسانية انسانية «بل تاثيره» اي تاثير الفاعل «في وجودها فقط» ولهذا يلزم من الشك في موجد الماهية الشك أي وجودها ، وفيه نظر لان الوجود من الاعتبارات العقلية ، وهي لا يحتاج الى فاعل يؤثر فيها في الخارج ، قال الامام في المباحث المشرقية : وفي هذا الكلام اشكال لان الانسانية كما ان لها حقيقة فكذلك للوجود المحقيقة ، فان امتنع ان يكون الانسانية في كونها انسانية مجعولة امتنع ان يكون الوجود أ مجعولة ولا وجودها مجعول ، فاذن لا يكون حقيقة الانسانية مجعولة ولا وجودها مجعولة ، فاذن لا يكون الصلا فان قيل مجعولة ولا وجودها مجعول ، فاذن لا يكون الصلا فان قيل

٨٦ـــ زا و زه : التغيير !

۸۷ــ چاپی وشا : مجردة .

۸۸ـــ نووزا : فىالاعتبارات ·

٨٩ داوشا: الوجودله.

المجعول ضمالوجود الى الانسانية فهو ايضاً مغالطة ، لان ذلكالضم إيضاً له حقيقة وهي ايضا غير مجمولة ، وبالجملة كل مايفرض مجمولاً فل حقيقة «وفيه نظر وذهب بعضهم الى ان"البسيط غيرمجعول ٩٠ فانهلوكان كذلك» اي لوكان البسيط مجعولا " «لكان ممكنالان " المعوج الى السبب هو الامكان» كماسيجيء «وهو» اي الامكان لابتدان يقوم به على تقدير كونه ممكنا لكونه صفة وحينئذ «ان قام به قبل الوجود لكان كيفية نسبة الوجود الى الماهية متقدمة عليها» وهو باطل لتاخر كيفية النسبة عن النسبة انمتاخرة عن الماهية ، وفي الحواشي القطبية فيه نظر لان المراد من الامكان هيهناكون الماهية بحالة لاتستحقالوجود ولاالعدم من ذاتها وهو مغايس للامكان الذي هو كيفية نسبة المحمول الى الموضوع في الحكم العقلي «وان قام به بعدالوجود كان امكان الشيء متاخراً عن وجوده» وهو باطل لانه حينئذ قبل وجوده يكون اما واجباً لذاته او ممتنعاً لذاته واياماكان بلزم الانقلاب ، وفي الحواشي القطبية هذالا اختصاص ل بالبسيط لجريانه في المركب ايضا ويلزم منه ان لايكون شيء ما ممكنا «وجواب منع الحصر» اى لانسلم ان البسيط لوكان ممكنا لقام امكانه به قبل الوجود او بعده ، لجوازان لايقوم به اصلاً على ان يكون صفة عدمية على ماقال «لَجُوازان يَكُونَ صَنَةَ عَدَمَيَةً فَلايَفْتَقُر الى مَحَلَ يَقُومُ بِهِ» وَفَيَالْحُواشَي القطبية هذاالجواب لايصح على مذهب الحكماء ، اقول: لأن الامكان عندهم صفة وجودية وذكر بعض حكماء الزمان اذالجواب الصحيح على

۹۰ چاپی وشا : محتجاً بانه .

مذهبهم ان يقال: إن اردتم بالامكان الامكان الاستعدادي فنختار قيامه بالبسيط قبل وجوده وان اردتم به الامكان الخاص الذي هو كيفية النسبة، فنختار قيامه باليسيط بعد وجوده ، وهــوليس بسديد لانالامكـان الاستعدادي للشيء لايقوم بذلك الشيء على مذهبهم ، بل بمادته سواء كانذلك الشيء في المادة كالصورو الاعراض، اومع المادة كالنفوس الانسانية على ان الامكان الاستعدادي امر وجودي بلاخلاف فكيف يجوزان يقوم بمحل قبل وجوده، بل الصحيح ان يقال: ان اردتم بالامكان كيفية نسبة الوجود الى الماهية في الحكم العقلي فهو معنى سلبي او اضافي ، يحصل في العقل من انتساب الوجود الى الماهية فلايحتاج الى محل سوى العقل وان اردتم به كونالماهية بحالة لايستحق الوجود ولاالعدم ٩١ من ذاتها، فنختار ان قيامة بالماهية قبل دخولهافي الوجو دالخارجي، اذهو بهذا المعنى متقدم على الوجود الخارجي ، و على الاضافة العارضة لها في الذهن ، و اما الامكان الاستعدادي فلا دخل له في الاحتياج الى السبب ، و الا لكانت العقول مستغنية عن السبب «واحتج من زعمانه» اى ان البسيط «مجعولة» بما تقريره هكذالو لم يكن البسيط مجعولا لم يكن المركب مجعولا و اذا كان كذلك يلزم نفى المجعولية بالكلية و اللازم باطل ، اما الملازمة الاولى فلان المركب مركب من البسايط ، و كل ماكان كذلك كان تحققه عند تحقق تلك البسايط واجباً ٩٢ ، فاذن تحقق المركب واجب عند وجوب تحقق البسائط٩٣ ، لكن تلك البسايط واجبة التحقق لانا تتكلم على تقدير كونها

۹۲ــ زاوشا : واجب

۹۱ زی وزه: فی ذاتها .

۹۳ــ زا ودا ونو : بسایط .

غير مجمولة فيلزم ال يكون تحقق تلك الماهية المركبة واجبا فلم يكن مجعولة ، واما الملازمة الثانية فلإن الماهية منحصرة في البسايط والمركبات فاذا له يكن شيء منهما مجعولا يلزم نفي المجعولية البته ، و اما ان اللازم باطل فلعدم نفى المجعولية بالكلية و فاقا ، و اليه اشار بقوله «و احتج من زعم انه مجعول بان المركب مركب من البسايط ، فلو لم يكن البسيط مجعولا لميكن المركب مجعولا ضرورة وجوب تحقق المركب عند تحقق البسايط ، و ذلك يوجب نفى المجعولية بالكلية» وهذا ١٩ الاستدلال رخو، لانهان ارادانكل ماكان كذلككان تحققه عندتحقق تلك البسايط واجبالذاته فذلك ممنوع ، كيف ولوكان كذلك لما توقف وجوب تحققه على تحقق البسايط، بل لم يمكن أن يكون له بسيط، و أن ارادانه حيئنذ كان تحققه عندتحقق تلك البسايط واجبآ نظرآ الىغيره لاالى ذاته فاللازم منه وجوب تحقق تلك الماهية المركبة لالذاته بللغيرها عند كون تلك البسايط غير مجعولة، و هذامؤكد لكون ذلك المركب مجعولا ، لا انه ينافيه و قد قرره بعض الناظرين في هذا الكتاب بوجه آخر و هوان يقال لولم يكن تلك ٩٦ البسايط مجعولة لم يكن المركب مجعولا اذ لوكان المركب مجعولا مع عدم مجعولية البسايط يازم تحقق المركب دون البسايط ، و هو باطل لوجوب تحقق البسايط عند تحقق المركب ، و ذلك لانه اذا لهم يكن البسايط مجعولة ، لم يكن موجودة والالزم تعددالواجب تعالى وكونه جزءاً منالمركب لان

ع. و وزا ودا : وهو استدلال

٥٥ زا وزى : فذاك .

انموجود الذي لايكون من تأثيرالفاعل منحصر في الواجب و هو محال و هذاالتقرير معانه يقتضي انيكون بدل قوله : ضرورة وجوب تحقق المركب عند تحقق البسايطقولنا: ضرورة وجوب تحقق البسايط عندتحقق انمركب مردود ، لانا لانسلم انه اذالم يكن البسايط مجعولة لم يكن موجودة لجوازان يكون الماهيات البسيطة من حيث هيهي غير مجعولة و من كون البسايط مجعولة ان وجوداتها مجعولة قلنا: على هذا أيضاً هذه المقدمة ممنوعة ، لانتًا لا نسلم انته اذا لـم يكن وجود البسايط مجعولة لم يكن موجودة ، لجوازان يكون وجودها من ذاتها ولم يلزم ايضا تعدد الواجب لجوازان يكون ماهياتها مجعولة «و فيه نظر لجواز ان يكون المركب مجعولا حيئنذ» اي على تقديران لا يكون البسيط مجعولا «بان يكون حصول وجوده لما هيته مجعولا او انضمام البسايط بعضها الى بعض مجعولا» وتوجيهه ان يقال: اناردتم بنفي المجعولية بالكلية نفي مجعولية الماهيات البسيطة والمركبة، فالشرطية وهى ان البسايط لولم يكن مجعولا لم يكن شيء من الماهيات البسيطة والمركبة مجعولا مسلمة، لكن نفي التالي ممنوع كيف و هذا هوالذي ذهباليهالحكماء والمعتزلة ، واناردتم به نفى المجعولية الماهية والوجود و غیر ذلك ای عدم تأثیر الفاعل فی شیء ما اصلا وجودا كان اوماهیـــة ارغير ذلك فالشرطية ممنوعة ، لجواز ان لايكون ماهيةالمركب مجعولة على تقدير عدم مجعولية البسايط و يكون حصول وجوده لماهية مجعولا او انضمام البسايط بعضها الى بعض مجعولا هكذا ينبغى ان يفهم هذا الكلام و اذا عرفته فلايخفى عليك عدم ورود مافى الحواشى القطبية من ان هذا لامدخل له فى الجواب لان النزاع ليس فيه .

## (بحث أجزاءالحقيقة والماهية)

«والحقيقة التى تلتئم من امور فان تحققها بعد تحقق تلك الامور و ارتفاعها بعد ارتفاع واحد منها ٩٠ عينا او ذهنا». اذيكفى فى ارتفاع المجموع ارتفاع واحد من اجزائه و هذا بخلاف التحقق فانه انما يكون بعد تحقق جميع اجزائه و فى الحواشى القطبية فى ان تحققها بعد تحقق الجزء الصورى نظر ، اقول: النظر ان تحقق الماهية مع تحقق جزئها الصورى لا بعده والحق انه المعية الزمانية ، و لا ينافى انتقدم و التاخر الذاتى .

«والجزءلتقدمه الماهية المركبة لما كان متأخراً عن تحقق اجزائها فمتى تحققت كانت تلك الاجزاء متحققة لما كان متأخراً عن تحقق اجزائها فمتى تحققت كانت تلك الاجزاء متحققة قبلها و ما كان متحققا استحال عند تحققه احتياجه الى سبب جديديحققه «و هذا الاستغناء ان اعتبر فى الوجود العينى يقال له» اى لماله هذه الاستغناء او للموجود العينى على مافى الحواشى القطبية «الغنى عن السبب» و سبب التسمية به ظاهر «و ان اعتبر فى الوجود الذهنى يقال له»

٩٦ زا ودا: باسقاط تلك .

۹۷ـــ زا وزی : عیناً او ذهنیاً .

۹۸ چاپی و مت : یقتضی الاستغنا. ۰

اى لمالههذهالاستغناءاو للموجود الذهنى على ما فى الحواشى القطبية . «البين الثبوت» اذالمراد من البين مالاينفك الشيء عنه فى الذهن، والجزء كذلك «و الاستغناء عن السبب اعم من الجزء» اى من كون الشيء جزء . «لان الثانى» اى الجزء بل كون الشيء جزء «هو الحصول على نعت التقدم» اذ جزئية الشيء للماهية هي حصوله معها مع نعت التقدم، و فى الحواشى القطبية و فيه تعسف «والاول» اى الاستغناء عن السبب الجديد «مطلق الحصول» اذا لاستغناء عن السبب الجديد بالنسبة الى الماهية الخارجية هو الحصول معها كما انه بالنسبة الى الماهية الذهنية هو عدم الانفكاك عنها ، و فى الحواشى القطبية و فى جعله مطلق الحصول تعسف ايضا «و مطلق الحصول اعم من الحصول المتقدم» اذا لحصول المتقدم يستلزم مطلق الحصول دون العكس «فان معلول الماهية حاصل معها و غير متقدم عليها» و كذا كون الشيء بينا عم من كون الشيء جزء ذهينا فان اللازم البين بالتفسير الاخص ، بين الثبوت و ليس جزء ذهينا فان اللازم البين بالتفسير الاخص ، بين الثبوت و ليس جزء ذهينا .

وفى الحواشى القطبية لوقال: الجزء مستغن عن السبب والذهنى يسمى بينا اى غير منفك عنها فى الذهن، والخارجى غنيا عنه اى عن السبب والجزء الذهنى اخص من البين اذ ليس كل بين جزء ذهنيا و كذا الخارجى عن الغنى اذليس كل غنى جزء خارجيا لكان اولى من ارتكاب هذه التعسفات .

«و علم منه انه لايلزم من يكون الشيء غنياً عن السبب الجديدوكونه بين الشبوت كونه جزءا» لان كل واحد من ذينك المفهومين اعم من الجزء والعام يستلزم الخاص .

٩٩ ــ مت وزه : الوصف .

## (فصل في الماهية المركبة)

«والماهية المركبة لابد ان يكون لبعض اجزائها افتقار الى الباقى» و يمتنع ان يكون لكل واحد منها افتقار الى الآخر ١٠٠ اما الاول فلانـــه ادالم يكن لبعض افتقار الى الباقى لكان كلانا واحدغنيا عن الآخر ولوكان كذلك لامتنع ان يحصل منها ماهيةمركبة لها وحدة حقيقية اماالصغرى فظاهرة واماالكبرىفلانا نعلم بالضرورة انالحجرالموضوع بجنبالانسان لايحصل منهما حقيقة لها وحدة حقيقية و ذلك انما هوللاستغناء و اليه أشار بقوله «و الا لامتنع التركيب فان الحجر الموضوع بجنب الانسان لايحصل منهماحقيقة متحدة » وفيه نظر لا تتقاضه بماجوز وامن تركيب الماهية من امرين متساويين في الرتبة ايضاً و لان اثبات المطالب الكلية بالامثلة الجزئية غير سديدعلي انالوفرضنا انجزء ً واحداً له افتقار الي جزء آخر و هما مستغنيان عن ساير الاجزاء و هي عنهما لوجب ان يحصل منها ماهية لها وحدة حقيقة لافتقار بعض الاجزاء ويمكن الجواب عنه بعد التنزل عن التزام بان الباقي محلى بالالف واللام فيفيد العموم فيجب ان يكون افتقار البعض الى الاجزاء الباقية كلها و فيه نظر ولئن قال الكبرى فيما ذكرتم من القياس منقوضة بصور ثلاث: احديها: تكون العشرة من الاحاد و ثانيتها : تكون المعجون من الادوية التي تركب منها و ثالثها : تكون

١٠٠–زاوشا : الاجزا.٠

۱۰۱- زه وزی : لکل .

العسكر من الاشخاص لاستغناء الاجزاء فيها بعضها عن بعض قلنا: لانسلم ذلك في شيء من الصور المذكورة اذاالهيئة الاجتماعية التي هي الجزء الصوري محتاجة في كل واحد من الصور الى الاجزاء المادية و ان كانت الاجزاء المادية بعضها مستغنية عن البعض و عن الجزء الصوري والى السؤال مع الجواب عنه اشار بقوله:

«و لاينتقض ذلك بتكون العشرة من الاحاد والمعجون من الادوية و العسكر من الاشخاص لان الهيئة الاجتماعية التي هي الجزء الصوري في كل واحد منها مفتقرة الى الباقي» و لقايل ان يقول : الهيئةالاجتماعية فيماذكر تهمن المثال لبيان الكبرى مفتقرة ايضا الى الاجزاء المادية فلا يصح تصحيح الكبرى ب لايقال لايلزم من افتقار الهيئة لاجتماعية فيه افتقار الجزءالصورى به حتى لايصخ وانما يلزم١٠٢ ذلك ان لوكانتتلك الهيئة الاجتماعية هي الجزء الصورى و ليس كذلك لان ذلك انما يكون فى الماهية التي لايتميز بعض اجزائها عن البعض كالمعجون لانانقول اذاكان كذلك لميكن جوابكم عنالانتقاض بالعشرة والعسكر صحيحا واماالثاني فلانه لوافتقر كل واحد من الاجزاء الى الآخر لافتقر كل واحد الى نفسه لان المفتقر الى الشيء مفتقر الى ذلك الشيء وهوالدورالمحال واليه اشار بقوله «ولا يمكن ان يحتاج كل منها» اى من اجزاء الماهية «الى آخر والا لاحتاج الى نفسه» لما ذكرنا لايقال : لانسلم ذلك لجــواز ان يكون جهة الاحتياج مختلفة لان الكلام في مايكون جهة الاحتياج فيه متحدة

۱۰۲ زا ودا وزى: باسقاط ذلك ان .

اذالمحال ذلك واماالذي جهةالاحتياج فيه مختلفة فيستلزم المطلوب الصحة افتقار البعض الى الباقى على جهة غير مستلزمة للمحال ، واجــزاء الماهية قديكون بحيث يتميز وجود بعضها عن البعض في الخارج على معنى انيكون لكل واحد منها وجود مستقل بحيث يجوزان يبقى احدهما اذابطل الاخر ، هكذا ذكره المصنف في شرحه للملحض «كالنفس والبدن اللذين هماجزآن<sup>١٠</sup>٢للانسان» فان لكل واحد منهما وجودا مستقلا متميزا عن الآخر بحيث يجوزان يبقى احدهما اذا بطل الآخر ولهذا يبقى النفس بعد فناءالبدن وفيه نظر «وقديكون بحيث لايتميز ذلك» اي وجود بعضها عن البعض «الا في الذهن كالسواد فان وجود جنسه لا يتميز عن وجود فصله في الخارج، بل في الذهن فقط «والا»اي لو تميز وجود جنسه وهو اللون عن فصله وهو القابض للبصر «فان لم يكن شيء منهما محسوسا بانفراده فعندالاجتماع انالم يحدث هيئةمحسوسة لميكن السوادمحسوسا» ضرورةفلم يكن السواد سوادا لانا لانعنى بالسواد الاتلكالهيئةالمحسوسة هذا خلف . «وان حدثت» اى هيئة محسوسة عنــد اجتماعهما «فتلك الهيئة معلولة لاجتماعهما، أي يكونالاجتماع الحاصل بينهما علمة لاحداث تلك الهيئة ، و في الحواشي القطبية فيه نظر لان غايته ان هـذه الهيئة يوجد مع الاجتماع ولايلزم من وجود شيءمع الآخران يكونالآخر علة لذلك الشيء ، واقول لايقال: انه يريد بالمعلول الموقوف ، وبالعلة الموقوف عليه ولاشك اذالهيئة الحاصلة عندالاجتماع موقوفة عليه لانه

١٠٣ زا وزى ودا : جزءاً الانسان .

يريد بالعلة الموجدة ١٠٠٠ و بالمعلول الموجد على ما يدل عليه ، قوله فى قابله و فاعله ولوسلم فلانسلم ان الهيئة موقوفة على الاجتماع اذلا يلزم من امتناع تحقق شىء بدون آخر توقفه عليه ، توقف تاخر فانه يمتنع تحقق العلة بدون المعلول مع امتناع توقفه عليه ذلك التوقف «فيكون» اى تلك الهيئة الحادثة «خارجة عنهما» ضرورة وجوب خروج المعلول من ماهية العلة «عارضة لهما» و فى الحواشى القطبية فى كونها عارضة لهما نظر بل هو الممنوع بالحقيقة ، اذلو سلم هذا لم يصح ان يكون الهيئة هى المجموع .

«فلایکونالترکیب فی السواد بل فی قابله وفاعله» لان الاجزاء المجتمع قابلة للهیئة المحسوسة باعتبار ، وفاعلة لها باعتبار ، وانمالایکون الترکیب فی نفس السواد «لانا لانعنی بالسواد الا تلك الهیئة المحسوسة» والترکیب ما وقع فیها هذاخلف ، ولقائل ان یقول : لانسلم الترکیب فی فاعل السواد لان فاعل الهیئة هو الاجتماع الحاصل بینهما ، ولاترکیب فی الاجتماع اصلا ، لایقال نحن نقول : لوحصلت عندالاجتماع هیئة فی الاجتماع الهیئة زایدة علیهما عارضة لهما فلم یکونا مقومین لها هذاخلف . لانتا لانسلم ذلك بل الهیئة الحادثة هی المجموع الحاصل منهما الذی هو السواد بعینه ، والذی یدل علی عدم محسوسیة شیء منهما عند الانفرادهو ان اللونیة المطلقة لایدخل فی الوجو دالا بعد تقییدها بالقابضیه ۱۰۰ الانفرادهو ان اللونیة المطلقة لایدخل فی الوجو دالا بعد تقییدها بالقابضیه ۱۰۰ الانفرادهو ان اللونیة المطلقة لایدخل فی الوجو دالا بعد تقییدها بالقابضیه ۱۰۰ الانفرادهو ان اللونیة المطلقة لایدخل فی الوجو دالا بعد تقییدها بالقابضیه ۱۰۰ الانفرادهو ان اللونیة المطلقة لایدخل فی الوجو دا لا بعد تقییدها بالقابضیه ۱۰۰ الهیئة الورد و دا لا بعد تقییدها بالقابضیه ۱۰۰ الهیئة الورد و دا لا بعد تقییدها بالقابضیه ۱۰۰ الانفرادهو ان اللونیة المطلقة لایدخل فی الوجو دا لا بعد تقییدها بالقابضیه ۱۰۰ الهیئه الهیئه الورد و دا لا بعد تقییدها بالقابضیه ۱۰۰ الهیئه الورد و دا لا بعد تقییدها بالقابید ۱۰۰ به داخل به

١٠٤ زا ودا ونو وزى: الموجد.

١٠٥ زا وشا: بالقابلية .

او بغيرها من الفصول فالانفكاك بينهما انهما بكون قبل الدخول في الوجود والشيء قبل الدخول في الوجود محسوساً لامحالة «وان كان احدهما فقط محسوساً كانالاحساس بالسواد احساساً باللونيةالمطلقة» انكان ذلك الاحد اللونية المطلقة «او بقابضية البصر» ان كان ذلك الاحدقابضية البصر فيكون طبيعة النوع هي طبيعة الجنس أوطبيعة الفصل وهو محال ، و فيه نظر لجواز انيكون احدهما فقط محسوسا عند الانفراد ويحدث عندالاجتماع هيئة محسوسة اخرى فلايكون الاحساس بالسواد احساسا بجنسه او بفصله ، والصواب ان يقال : وان كان احدهما محسوسا فعنـــد الاجتماع ان حصلت هيئة اخرى محسوسة كانالاحساس بالسواد احساسا بمحسوسين وان لم يحصل كان المحسوس هوجنسه او فصله فلم يكن السواد محسوساً ، لايقال : لم لايجوزان يحدث عندالاجتماع هيئة محسوسة ولايبقى الجزء المحسوس محسوساعنده فلم يكن الاحساس بالسواد احساساً بمحسوسين لآن ذلك بالحقيقة راجع الى القسم الاول لحدوث الهيئة المحسوسة حينئذ عن امرين غير محسوسين «وان كان كل منهما محسوساً كان الاحساس بالسواد احساساً ١٠٦ بمحسوسين» لابهيئة واحدة محسوسة هذاخلف ، وهو ممنوع لجوازان يصيرالمحسوسات بالتركيب محسوساً واحداً ولئن سلتمنا انه يكون احساساً بمحسوسين لكن لم قلت انه ليسكذلك لجوازان يكون محسوسان. لايتميز الحسبينهما فيحس منهما محسوساً واحداً لايقال يمكن دفع الاول بان يقال : اذاكان كل واحـــد

١٠٦ ـ زا وشا: لمحسوسين.

منهما محسوسة عندالانفراد فعند الاجتماع والتركيب ان بقيا محسوسين كانالاحساس بالسواد احساساً بمحسوسين ، والاً فان بقى احدهما محسوسا دونالآخر كان الاحساس بالسواد احساسا بجنسه اوبفصله وان لم يبق شيء منهما محسوساً لم يكن السواد محسوساً لامتناع ان يكون المركب محسوساً بدون ان يكون شيء من اجزائه محسوساً ضرورة ، لانا نقول يجوزان لايكون شيء من الاجزاء المركب محسوسا على الاستقلال والانفراد ويكون مجموع المركب منهما محسوسة فلم قلتم لايجوز ذلك لابتدله من دليل «فثبت ان جنس السواد لايتميز وجوده عن فصل ه الاً في الذهن فقط» على معنى ان السواد اذا حصل في الذهن فصَّله العقل الى موجودين : احدهما الجنس والثاني الفصل ، فان المتكفل به العقل ، فانه يعقل بان هناك نوعاً وجنساً وفصلاً وانكان كلاً منها١٠٧ موجــود، والحس لايفرق بين وجوداتها ، وتحقيقه اذاللونية من حيث هـــي لونية مخالفة لقابضية البصر منحيث هي قابضية البصر ، فاذن هما مغاير تان ١٠٨ اذ لولا ذلك لاستحال ان يتميز احديهما عن الاخرى في الذهن لان الذهن لوحكم بالمغايرة بين امرين وتركيب ١٠٩ ماهية منهما فيمالا مغايرة بينهما ولاتركيب فيه كان ذلك جهلا واليه اشار بقوله:

«و ذلك» اى التميز بين وجوديهما في الذهن .

۱۰۷ ـ زا ودا وشا : منهما .

۱۰۸ نو وزا ودا : متغایران .

۱۰۹ زا و زی: اویترکب ۰

«يستدعى الامتياز فى الخارج بين ماهيتهما والا ً لكان حكم الذهن بالتركيب فيما لاتركيب فيه خطاء فاذن هما متميزان الفيل في الوجودين» وفى الحواشى القطبية الاصوب الله هما متميزان فى الذهن والخارج لان جنس السواد ليس متميزاً عن فصله فى الوجود الخارجى بل فى الوجود الذهنى فقط وفيه نظر ، لان قوله فى الوجودين غير مشعر بهذا التقييده بقوله «بحسب الماهية» فلم يكن اصوب بل مثله .

«اما بحسب الوجود فالامتياز ليس الا في الذهن فقط» اى هما بحسب الوجود الخارجي متحدتا الوجود متغايرتا الماهية و الوجود الذهني متغايرتا الماهية و الوجود ،

ينبغى ان يعلم انهذا على تقدير صحته انما يدل على ان الجزء الجنسى لا يتميز وجوده عن الفصل فى الخارج بل التميز انما هو فى الذهن فقط على معنى ان الحس لا يتميز بينهما فى الوجود بل المتكفل بذلك هو العقل وهذا امر غير مقابل للقسم الاول ، لجوازان يكون لكل واحد منهما وجود مستقل بحيث يجوزان يبقى احدهما اذا بطل الآخر ، ولا يفرق الحس بينهما فى الوجود الخارجى فاعرفه .

«وفيه نظر لانبا لانسلم ان التركيب يكون فى قابل السواد وفاعله لا فيه ان لم يكن شىء منهما محسوسا بانفراده وعندالاجتماع يحصل هيئة محسوسة وانما يلزم ذلك» ان لوكانت تلك الهيئة عارضة لهما وهو ممنوع

١١٠ نو وزا ودا : متمايزان .

١١١١ دا: الأصوب ان يقالهما .

١١٢ نو وزا ودا: تقيده.

لانه انما جاز ذلك «لولم يكن تلك الهيئة هى المجموع الحاصل منهما وهو ممنوع» و اذاكانت تلك الهيئة هى المجموع الحاصل منهما كان التركيب في السواد نفسه لانيًا نقول لانعنى بالسواد الا تلك الهيئة.

«و جـزءا لماهية» اي الـلغوي و هـو مايترك عنه الشيء «ان اخــذ بشرط ان لا یکــون معـه زیــادة مشخصة» ای لــو اخــذ١١٣ بشرط لا شيء «كان جازءاً» اي الاصطلاحي ١١٤ «و مادة ان كان جنسا» اى مادة فى الخارج انكان جنسا فى الذهن وذلك على تقدير اخذ الحيوان مثلا لابشرط شيء «وصورة انكان فصلاً» اي وصورة في الخارج أنكان فصلاً في الذهن و ذلك على تقدير اخذالناطق مثلاً لابشرط شيء و حينئذ لايكون محمولاً فان قيل : قولهم المادة موجودة في الخارج مع قولهم الماهية بشرط لاشيء غير موجودة في الخارج مما يتناقضان ، لان المادة ماخوذة بشرط لاشيء . قلنا : الاخذ بشرط لاشيء قديراد بهتجرد انماهية عن اللواحق الخارجية وتقيَّدها بقيدالعموم ، وهي بهذاالاعتبار غير موجودة في الخارج ، ضرورة ان الموجود في الخارج يلحقه التشخص وقد يراد بهكون احدالذاتيين خارجًا عنالآخر مباينًا له والمراد بقولهم المادة مأخوذة بشرط لاشيء هذاالمعنى فانتا اذااعتبرنا الجنس والفصل ذاتيين متباينين لايوجه ان بجعل واحد كان الجنس بهذا الاعتبار مادة والفصل صورة فاذن لاتناقضيين الكلامين فاعرفه وينبغي ان يحمل قولمه

١١٣ ـ نو وشا : اييؤخذ .

١١٤ــ زا وشا : اصطلاحي .

بشرط ان لا يكون معه زيادة مشخصة على ان الحيوان مثلاً يؤخذ بشرط ان لا يكون ناطقا على معنى ان يكون جسما ناميا حساسا متحركا بالارادة فقط من غيران يحتمل اشتماله على الناطق وبالجملة على غير هذا المعنى وان اضيف اليه وصف آخر لكان خارجاً عن مفهوم حيوانيته عارضا لهاليصح ، هكذا ينبغى ان يفهم هذا الموضوع .

«و ان اخــذ من حيث هوهــو من غير التفــات الى ان يكــون معهشيء» وفي بعضي النسخ زيادة [اولا يكون] «كان محمولا و جنسا» ان كان مشتركا فيه «و فصلاً» ان كان مختصا «لايقال: لوجاز حمل الحزء» اي ١١٠ الماخوذ لايشرط شيء «على الكل فاذا قلنا الانسان حيوان فان كان المراد انهما متحدان في المفهوم كان كاذباً» ضرورة مغايرة مفهوم الكل لمفهوم الجزء «و ان كان المراد ان الانسان موصوف بالحيوانية كان كاذبًا ايضًا لانالجزء متقدم» على الكل «ولاشيء من الصفة بمتقدم» فلاشيء من الجزء بصفة «وان كِان المرادامر ا ثالثاً فبيتنوه» حتى ننظر في صحته وفساده «لاناً نقول المراد» ان ماصدق عليه الانسان صدق عليه الحيوان ولااستحالة في صدق المفهومات المتغايرة على شيء واحد اوان الشيء الذي يقال لهالانسان١١٦ فهو بعينه يقال لـــه الحيوان ، لاان المراد انهما «متحدان في الوجود» على ماقال المصنف اذليس ذلك معنى الحمل والوضع على ماهو المتعارف ، بل صحة الحمل

١١٥ دا وزي: اي المادة .

١١٦ـ دا وزا: انسان حيوان .

والوضع انما يقتضى ذلك قالوا: لان الموضوع والمحمول ان اتحدا من جميع الوجوه لم جميع الوجوه لم يعدن الحمل عديم الفايدة ، وان تغايرا من جميع الوجوه لم يصدق على احدهما انه هو الآخر فلابد من الاتحاد في الذات والوجود و التغاير في الصفات و الاعتبارات ولما ذكر ان يكون للماهيتين وجود واحد اشار الى كيفية ذلك بقوله:

«لان الحيوان المطلق لايدخل فى الوجود الآ بعد تقييده بقيد فانه مالم يصير ناطقا اوصاهل الاسمال اوغيرهما من الفصول الايمكن دخوله فى الوجود الومن منع ذلك فقد كابر عقله الفاذن الوجود لايعرض الاللحيوان المركب اى المقيد باحدالفصول .

فالحيوان الناطق وان كان مركباً بحسب الماهية لكن وجوده بعينه هو وجود الحيوان» فظهر ان الانسان مع مغايرته للحيوان كيف يمكن اتحادهما في الوجود وينبغي ان يقال١١٨ هذا غير مختص بحمل الجزء على الكل بل الامر كذلك في جميع المحمولات ذاتياً كان المحمول او عرضيا ويفرق بينهما بدخول مبدء المحمول في الموضوع وخروجه عنه، فاعلم ذلك «واعترض الامام عليه» اي على اتحاد الجزء و الكل في الوجود

«واعترض الامام عليه» اى على اتحاد الجزء و الكل فى الوجود «بان الجزء من حيث انه جزء له وجود معاير لوجود المركب لتقدمه عليه فلو حصل له مع المركب وجود آخر كان له» اى للجزء «وجود ان و انه محال» وفى الحواشى القطبية هذا اى حصول وجود آخر للجزء مسع

١١٧ ـ زا ودا: صهالاً.

۱۱۸ نو وزا ودا : متمایز ۰

المركب ليس كلامهم ، فلوقال بدله فلوكان وجودالمركب هو وجودالجزء كان له وجودان لكان اولى ، اقول : وتقريره على هذاان يقال : الجزء من حيث انه جزءله وجود مغاير ١١٩ لوجودالمركب فلوكان وجودالمركب هو وجود الجزء فلايخلو منان يكون هذاالوجود هوالوجود الذى بسه يقدم الجزء على الكل اوغيره ، والاول محال لامتناع كون المتقدم عين المتاخر فتعين الثانى فيلزم ان يكون للجزء وجودان احدهما السابق و الآخر اللاحق وانه محال ، واذا عرفت ان الاتحاد فى الوجود غير مختص بالمحمول الذاتى بل هو واجب ايضا فى المحمول العرضى فيمكن ايراد ذلك عليه ايضا بان يقال : المحمول اذاكان خارجاً عن الموضوع عارضا اياه يكون صفة له والصفة متاخرة بالوجود عن الموصوف فلوكان وجود الموضوع هو وجودالمحمول فى الخارج لكان له وجود ان وانه محال . والمصنف استشكل السنوال واستعصب ١٢ الجواب عنه على ما قال

«وانه سؤال مشكل والجواب عنه صعب» واقول: الجواب عنه ليس بصعب لان الجزء الخارجي للشيء له وجود متقدم عليه في الخارج وليس وجوده في الخارج هو وجودجزئه فيه عندهم لان ذلك في الاجزاء المحمولة والجزء الذهني للشيء كالجنس والفصل له وجود متقدم عليه في الذهبين و وجوده الخارجي هو وجود الخارجي لا وجوده الذهني فلا يلزم ان يكون له وجودان : احدهما في

۱۱۹ــ زد و زه : متغایر .

۱۲۰ زا وزی : علیهالجواب .

الذهن والآخر في الخارج وهو غير منكر ، وفي الحواشي القطبية ان اراد بالمغايرة ان وجودالجزء يغاير وجود الكل من حيث الذات فهو ممنوع، لاتحادهما عندهم وان اراد به انه يعاير من حيث الاعتبار فهو مسلم ، لان العقل لاحظ هذاالوجود مرة من حيث كونه للجزء ومرة من حيث كونه للكل فصار هذاالوجود وان كان واحدأ بملاحظة العقل وجودين ثهحكم على احدهما بانه متقدم على الآخر، وعلى هذالايلزم وجودان للجزء وهذا الجواب لاتعجبني لان كلامهم مشعر بتعاير وجوديهما بحسب الذات حيث قالوا: الجزء مستفن عن السبب عند تحقق الكل دون الكل «واجزاء الماهية» واعلم ان المراد بالماهيات التي يعتبر اجزاءها ليس هوالماهيات الحقيقية اعنى الماهيات الموجودة في الخارج ، بل اما تلك الماهيات او الماهيات التي تعتبرها العقل مركبة من الامور على مايظهر بالاعتبار «انكان بعضها اعم من البعض يسمّى متداخلة والا ومتباينة ، ولايريد بالمباينة ، المباينة الاصطلاحية ، بل يريد بها مالايكون اجزائها متداخله فلا يتوجه ، ماقيل: لايلزم من عدم العموم ، التباين لجواز تركب الماهية من امرين متساويين نعم انه قدترك ذكر هذا القسم لانه لايوجد له مثال في الوجود ، بل هــو احتمال يذكر و يمكن للعقل اعتبار ماهية بهذهالصفة .

«والمتداخلة ان كان بعضها اعم من الآخر مطلقا فان كان العام متقوماً بالخاص، موصوفابه» اى ويكون العام جارياً مجرى الموصوف والخاص جارياً مجرى الصنة «فهو كالحيوان الناطق فائله» اى فان الحيوان «متقوم بالناطق لكونه جنساً له» والجنس انما يتقوم ويتحصل بالفصل ، كما ان الناطق لكونه جنساً له والجنس انما يتقوم ويتحصل بالفصل ، كما ان

المادة انما يتقوم ويتحصل بالصورة و فى قوله لكونه جنساً مؤاخذةلعدم كونالجنس جنساً للفصل لعدم دخوله فيه والامر فيههيتن لظهورالمرادالالامن «ومتصفا به» اى بالناطق لكونه محمولا عليه فيكون جاريا مجرىالصفة لانهيكونصفة لهبالحقيقية والالتأخرعنه معتقدمه عليه لكونه محصلاً اياه.

«وانلم یکن» ای العام «موصوفابه» ای بالخاص مع کو نه متقوما به «فهو كالموجود المقول على المعقولات العشر» اي كالموجود في مثل قولنا : الجوهر الموجود ، والكم الموجود ، الى غيرذلك ليصدق على الموجود انه جزء ماهيته ، فانالموجود متقوم بها لكونه عارضاً اياها والعارض متقوم بالمعروض ، وغير متصف بها بل الامربالعكس «وانكان الخاص كالكاتب متقوماً بالعام» كالانسان اى في قولنا: الانسان الكاتب حتى يحصل ماهيةمركبة وهو المراد من قوله **«فهوك**النوع الاخيرالمقوم١٢٢ لخواصه التي لايوجد الا" فيه» فان كل واحد من الخواص المطلقة اخص من النوع ومتقوم به ضرورة ان النوع يتقوم اولا ً بالفصل ثـم يتقوم بــه الخاصة المطلقة لعدم وجودها الاً فيه «وان كان كل منهما اعم من الاخر من وجه فهو كالحيوان الابيض» فان كل واحد منهما يوجد بدونالآخر و يوجدان معاوكل ١٣٣ امرين شانهما ذلك فبينهما عموم وخصوص مــن وجه.

۱۲۱ زه وشا : مراد وفیه ۰

١٢٢ نو وشا : المتقوم بخواصة .

۱۲۳ دا وزه: منالامرين .

«واماالمتباينة» وهي اجزاء التي لايكون بينهما عموم وخصوص اصلا «فهى كتركب الشيء اما بعلته الفاعلية كالعطاء فانه اسم لفايدة مقروتة بالفاعل» اىحاصلة منه اواسم لفايدة باعتبار الفاعل على مافىالحواشى القطبية ، «او بالصورية كالافطس اذاجعلناه اسما للانف الذي فيه التقعير» ١٧٤ كالصورة الحالة في الانف وفي الحواشي القطبية وهو تجوز لان الافطس اذاجعل اسما للانف الذي فيه التقعير فلايكون قدركب الشيء بعلته الصورية لانالشيء هيهنا هوالانف المقعر ، وهو لم يركب مع شيء والمركب هو العلة المادية ، فيكون قداطلق الشيء و اراد به جزؤه اقول : الامركذلك فالصواب كالانف الافطس اذاجعلنا الافطس اسما للتقعير الذي فيه فانه حينئذ يكون مركبا منالشيء الذي هوالانف ومن علتهالصورية التي هي التقعير الذي فيه وحينئذ يكون ذلك مثالا للقابلية ايضا على ماقال «او بالقابلية اذاجعلناه» اى اذا جعلنا الافطس اى في مثل قولنا: الانف الافطس ليصح «اسما للتقعير الذي في الانف» وفي بعض النسخ للانف فانه حينئذ يكون مركبا من الشيء الذي هو التقعير ومن قابلية الذي هو الانف «او بالغائية كالخاتم فانه اسم لحلقة تزيين بها» اى فانه اسم لحلقة مقرونة بما هو غاية لها وهوالتزيين بها فيالاصبع «واما بمعلولاته كالخالق والرازق» وكذا جميع المشتقات فانهما اسمان للفاعل باعتبار المخلوق والمرزوق والخلق والرزق معلولان له لحصولهما منه «او بما لايكون علة ولا معلولاً فهي اما ان يكون حقيقية اواضافية ممتزجة والاول اما

١٢٤ مت ودا: التقعر.

ان يكون كلها متشابهة» اي غير مختلفة كالعددالمركب من الاحاد وفي الحواشي القطبية وفيهنظر لانه انما يصح لولم يعتبر جزؤه الصورى اقول: والاشبهه عدم اعتبار الجزء الصورى في العدد اذلا يحصل هناك عند اجتماع الوحدات شيء غير الاجتماع ولذلك قيل الحاصل فيه هوشيء مع شيء فقط بخلاف البيت الحاصل من اجتماع الجدران والسقف ، اذيحصل هناك مع الاجتماع هيئة متعلقة بالاجتماع والممتزج الحاصل من اجتماع الاسطقسات اذيحصل هناك بعدالاجتماع شيءآخر و هو مبدءفعل او استعداد ما و اذا كان كذلك فلم يكن كلام المصنف عندالتحقيق منظوراً فيه و ينبغى ان يعلم ان الاعتبار الخاص الذي يستند اليه الخواص اللازمة كالصمم و المنطقية و غير هماليس زايد اعلى نفس الاحاد التي هي مبلغ جملتها العدد و اطلاق اسم الصورة النوعية عليه بالمجاز «او مختلفة اما معقولة كتركب الجسم من الهيولي والصورة» و فيه نظر لانه تركيب بما هو علة و معلول فالاولى في مثاله العدالة لتركبها من الحكمة والفقه والشجاعة «اومحسوسة كتركب الخلقة من اللون والشكل» و في الحواشي القطبية فيه نظر لان الشكل اضافي لاعتبار النسبة فيه ؛ فالاولى في مثالها البلقة لتركبها من السواد و البياض.

اقول: و فيه بحث لان الشكل مفسر بتفسيرين: احدهما مايحيط به حد او حدود كالمثلث و المربع و غيرهما و هوالشكل الذي يستعمله المهندسون اللذين يقولونانه مساولشكل آخر او غير متساوله او نصفه او ثلثه و يعنون بذلك مقداراً مشكلاً و هو بهذاالمعنى من مقولةالكم

فان ما احاط به حد او اكثر اما ان يكون سطحاً اوجسماً ، و ثانيهما الهيئة الحاصله من وجود الحد والمحدود على نسبة ما كالتثليث والتربيع وغير هما و هو بهذاالمعنى من مقولة الكيف ، و اما عروض النسبة للشكل فلا يخرجه عن كونه امراً حقيقياً في نفسه لا اضافياً .

و ينبغى ان يعلم انالمراد منالشكل هيهنا الشكل بالمعنى الثاني لان الخلقة من الكيفيات المختصة بالكميات ، و ان كان ظاهر لفظ الشيخ حيث قال في اول الفصل الاول من المقالة السادسة من الفن الثاني من الجملة الاولى من قاطيغورياس الشفا: و اما الذي يسمى صورة و خلقة هوالشكل منحيث هومحسوس فيجسمطبيعي او صناعي وخصوصا بالبصر و ذلك بان يكون له لون ما فيكون الشكل الملون خلقة و صورة يقتضي كونالمراد منه ماهو بالمعنى الاولغيرانماذكرهالشيخهناكماهو بحسب الظاهر المشهور و مايقتضيه التحقيق ذكره بعدذلك ، وحققان الشكل الذي من الكيف هو بالمعنى الثاني «والثاني كالاقرب والابعد» لد لالتهما على اضافات عارضة للاضافات «والثالث كالسرير الذي يعتبر في تحقق ماهيته نوع من النسبة» اذ لايكفي الاجزاء الحقيقية كالاجزاء الخشبة في تحقق ماهيته، بل لابد معها من وجود ترتيب مخصوص بينهما و هو امر نسبي غير مستقل بنفسه

«والماهية ان كانت نوعاً محصلاً» اى موجوداً فى الخارج و فسى الحواشى القطبية على معنى انه يمكن ان يوجد فى الخارج بلاانضمام الفصل اليه كالحيوان الابيض فانه لايوجد

الا مقارنا بفصل و ايضاً كلواحد من الحيوان و الناطق جزء ماصدق عليه بخلاف الحيوان الا بيض «فهي الحقيقية» و اقول: فيه نظر لان ما يمكن أن يوجد في الخارج بلاانضمام فصل اليه لايجب أن يكون جزء موجودا في الخارج لجواز ان لايوجد اصلا بخلاف النوع المحصل على ما قال «و جزءها» اى جـزء الماهية الحقيقية التي هي النوع المحصل «بجب انبكون موجوداً» لأن جزء الموجود موجود ، و ايضا مقابل الماهمة الاعتبارية ، قد يكون ماهمة النوعية كالانسان ، وقد يكون ماهمة محصلا النوع الاصطلاحي ، لان الماهية الحقيقية لاينحصر فيه بل اللغوى الشامل للجنس ايضاً و لايخفى ان الماهية الجنسية لا يمكن ان يوجد في الخارج بلا انضمام فصل اليها «و ان حصلت» اي الماهية «باعتبارعقلى فهي الاعتبارية كالحيوان الابيض و لايجب ان يكون جزؤه موجوداً لجواز تركبها من المعدوم والموجود كالجاهل والاعمى» و عليه مؤاخذة لانه لايغاير بين قوله: و لايحب أن يكون جزءها موجودا و بين قوله: لجواز تركبها من المعدوم والموجود من حيث المعنى فلايكون الدليل زايداً على المدعى ١٢٠ و يمكن دفعها بالعناية و تغيير العبارة فلا عبرة بها «والماهيتان المتفقان في بعض الاجزاء» اي الاجزاء المحمولة «اذا اخلفتا في الباقي كان ما به الاشتراك غير مابه الامتياز بالضرورة» و انما قيدنا الاجزاء بالمحمولة ليصح قوله:

١٢٥ نو وزي: الدعوي.

«والاول هوالجنس و الثانى هوالفصل قال الشيخ: ان الفصل علة لوجود الجنس» على معنى ان الحصة لايحصل فى الوجود الا اذا قارنها فصل والعلية بهذا التفسير ضرورية والدليل الذى اورده المصنف عليه وهو قوله: «و الافالجنس ان كان علة فاينما و جد الجنس وجدالفصل» لامتناع تخلف المعلول عن العلة ۱۲۱ «و ان لم يكن علة له استغنى كل منهما عن الاخر فيمتنع التركيب » ليس للشيخ بل لناصريه و لذلك هو مزيف على ما قال «و جوابه منع الشرطية الاولى» اى لانسلم ان الجنس انكان على ما قال «و جوابه منع الشرطية الاولى» اى لانسلم ان الجنس انكان علة للفصل فاينما و جد الجنس و جد الفصل «ان اراد بالعلة المحتاج اليه» فانه لايلزم من تحقق المحتاج اليه فى الجملة تحقق المحتاج لجواز توقف تحقق المحتاج على شيء آخر .

«والثانية» اى و منع الشرطية الثانية اى لانسلم ان الجنس ان لم يكن علة للفصل مع عدم كونه علة للجنس استغنى كل منها عن الآخر . «ان اراد بها العلة التامة لجوازان لا يكون شىء منهما علة تمامة للاخر و يحتاج احدهما الى الآخر» اما احتياج المعلول الى اجزاء العلة او ١٧٧ احتياج المشروط السى الشرط «فيصح التركيب» و انما يمتنع الشرطية اثالثه و هو قوله: و اذاستغنى كل منهما عن الآخر فيمتنع التركيب بناء على ما قدمه من المثال المذكور و هو ان الحجر الموضوع بجنب الانسان لا يحصل منهما حقيقة .

١٢٦ نو ودا وزا : عن علته .

۱۲۷ زا وزی : واما احتیاج .

«قال الامام في ابطال قول الشيخ» وجهين : الاول «ان الابيض فصل للحيوان الابيض و ليس علـــة لوجـــوده» لتاخـــره عنه لكـــونه صفة نه والثاني ان الفصل لوكان علة لوجود الجنس لاستحال بقاءالجسم النباتي بعد زوال القوى النباتية عنه لامتناع بقاء المعلول معزوالاالعلة و التالي باطل ، لان الجسم النباتي قد يبقى بعد زوال تلك القوى عنه و اليه اشار بقوله: «والقوى النباتية» اى انواع النبات «فصل للجسم النباتي مع اذالجسم» اي الجسم النباتي «قد يبقى بعد زوالها و جوابه ان كلام الشيخ في الماهية الحقيقية و ما ذكر تموه» اي الحيوان الابيض «اعتباری» فلايرد عليه «و بقاء الجسم النباتي بعد زوال القوى عنه ممنوع» اذالقوى النباتية اذاز التعن الجسم النباتي فقد انعدم ذلك الجسم المشخص الذي هو معلول تلك القوى و حدث مشخص ١٢٨ آخر فلايكون الجسم النباتي الذي هو معلول القوى النباتية باقيآ بعينه بل الباقي هــو الجسم لا الجسم النباتي وفي الحواشي القطبية فيه نظر لان المراد بالنامي ما صدق عليه انه نام لاانه نام في الحال ، و الا لماصدق على الانسان في سن الكهولة والشيخوخة انه نام و يمكن ان يمنع كونه في هذا السن غير نام و لهذا ينبت جلده عندالاند مال وكذاالاظفار مادام حيا و ليسكذلك النامي بعدزوال القوى عنه و هويدل على ان النسخة التي وقعت اليهبرد الله مضجعه كان فيها بدل الجسم النباتى في قوله و بقاء الجسم النباتي الجسم النامي.

۱۲۸ زا ودا : مشخص .

و لهذا فسرالجسم النباتي في قوله: فصل للجسم النباتي بالنوع اذقال يريد به النوع كالشجر لاالجنس كالجسم النامي وفسرالجسم في قوله مع ان الجسم يبقى بالجسم النامي اذ قال يريد به الجسم النامي الذي هوالجنس وهذه النسخة اصوب و اولى ، اذالفصل لايكون فصلاللجنس بل للنوع المركب منهما ، فلم يصح قوله : والقوى النباتية فصل للجسم النباتي على ان يكون الجسم النباتي جنسا الا ان في نظره نظراً لانه كما يصدق عليه انه نام بالاطلاق بعد زوال القوى عنه يصدق عليه ايضاتلك القوى اى فصله بالاطلاق فاذن لافرق بينهما في الصدق في الجملة و ايضا منع كون الانسان في سن الكهولة والشيخوخة غير نام ليس على ما ينبغي منع كون الانسان في سن الكهولة والشيخوخة غير نام ليس على ما ينبغي انه نام في هذين السنين لان النمو انما هو الزيادة في الاقطار الثلاثة على انسبة الطبيعة لا الزيادة كيف ما كان .

«والمشتركان في بعض الذاتيات اذا اختلفا في اللوازم دل ذلك على التركيب» حقيقيا كان او اعتباريا و ذلك لان اللازم لابتدل من علة يستند اليها وهي لا يجوز ان يكون الذاتي للمشترك «لامتناع استناد اللازم الخاص الى الامر المشترك» والا "لاشتركا فيه لامتناع تخلف المعلول عن العلة فحينئذ يجب ان يكون كل منهما مركب من مشترك ومختص ، ليكون اللازم المختص بكل واحد مستندا الى ذلك الذاتي المختص اوالى المجموع المغاير للمجموع، فان قلت: لم لا يجوز ان يكون مستندا الى مختص لا يكون ذاتيا قلت: ذلك المختص للمختص

لا يجوزان يكون مستندا الى مشترك فيكون مستندا الى مختص فيتسلسل او ينتهى الى مختص ذاتى ، والاول باطل فتعين الثانى والمراد بالاستناد الى ذاتى مختص اعم من ان يكون بوسط او بلاواسطة وفيه نظر ، وفى الحواشى القطبية فى عبارته نظر لانها صريحة فى التركيب، والصواب ان يقال: والمشتركان فى ماليس بعرضى اقول: يمكن ان يعتذر عنه بان الاشتراك فى بعض الذاتيات غير صريح فى التركيب عن المشترك والمختص والمراد ذلك لامطلق التركيب الذى هو صريح.

«و اما اشتراك المختلفات فى السلوب و اختلاف المشتركان في الساوب «فلايوجب التركيب ١٢٩ اما الاول فلان في الساوب «فلايوجب التركيب ١٢٩ اما الاول فلان كل بسيطين مختلفين بالماهية يشتركان في سلب مما عداهما عنها» مع انشيئا منهما ليس بمركب «واما الثانى فلمشاركة البسيط» كالناطق مثلا «المركب الذي احد اجزائه هو» كالانسان فى المثال «في طبيعة» لاشتراكهما فى حقيقة الفصل لصدق الناطق على كل واحد من الانسان والناطق «ومخالفته "١١ اياه» اى ومخالفة البسيط المركب فى بعض انسلوب كفى فى عدم دخول الجنس فى حقيقته كدخوله فى حقيقة المركب «مع انه لاتركيب فيه» اى فى ذلك البسيط.

«ولا یجوزان یکون التعین عدمیا اذالعدمی لاهویة له فی الاعیان و کل مالا هویة له فی الاعیان و کل مالا هویة له فی الاعیان و کل مالا

۱۲۹ نو وزی : الترکیب لها ۰

١٣٠ نو وزا ودا : اختلافه .

بالتعين «غيره» فلايكون تعيناً هذا خلف «ولانه جزء من المعين الموجود فيكون موجوداً» لأن جزء الموجود موجود «وفيها نظر اما الاول» فلانالانسلم ان كل مالا هوية له في الاعيان لايتعين به غيره وانما يكون كذلك ان لولم يكن التعين عدميا وهوعين النـزاع واولاالمسئله ولاشتمال هذاالاستدلال على ما يبتني علىكونه ثبوتيا كان مصادرة على المطاوب على ماقال «فلانه مصادرة على المطلوب» وفي الحواشي القطبية بناء على ان المعدوم ولاهوية له في الاعيان لفظان مترادفان وفيه نظراقول: اذاللازم على تقدير ترادفهما اشتمال القياس على صغرى غير مفيدة لاالمصادرة وهوظاهر والحق ماذكرناه في بيان المصادرة «واماالثاني فلانيّا لانسلمانه جزء من المعين أن أريد بالمعين معروض التعين و أن أريد به المركب منهما فلانسلم انه» اى انالمركب منهما . اوان جزءهلاحتمال اللفظ كلاً منهما «موجود» اماعلى الاول فلان المركب من العارض و المعروض ماهية اعتبارية لاحقيقية ، واما على الثاني فلان جزءالماهية الاعتبارية قديكون عدمياكما في الجاهل و الاعمى.

«وهو» اى التعين ان كان «بالماهية او بالفاعل» وفى بعض النسخ او بالفاعل فقط وهو اولى لاشعاره بكون الفاعل كافيا فى تعين تلك الماهية كما فى كل واحد من العقول العشرة «او بقابل انحصر نوعه فى شخصه ، انحصر نوعها فى الشخص» اما على الاول فظاهر لائه حينئذ حيث وجدت الماهية وجد ذلك المعين فلا يكون للماهية شخصان متعددان واما على الثانى فكذلك ، لانه حينئذ متى وجد وجد ذلك المعين

وفى الحواشى القطبية هذا انما يتم اذاكان الفاعل غير متعدد وهذا يدل على انه ماكانت لفظة فقط موجودة فى نسخة صاحبها واماً على الثالث فكذلك لاتحاد علته فاين وجدت وجد ذلك المعين.

«وان كان تقوايل مختلفة اواستعدادات مختلفة بعرض لقابل واحد، كان لها تعينات مختلفة» اماعلي الأول فلتعدد التعينات بتعدد القوابل كمافي المواليد النلاث، واماعلى الثاني فلتعددها لتعددالاستعدادات المختلفة العارضة لمادة واحدة كما في العناصر ، وما قيل من ان الحصر في هذه الاقسام ممنوع لجوازان يكون التعين بالمزاج الذي حصل لما عرض له ذلك التعين فسى مبدأ التكون ، اوباستعداد تتبع ذلك المزاج ، اوبالعلة الصورية للماهية، وتأخرها عن المادة لا يقتضى ان لا يكون علة لتشخص الماهية المركبة منهما كما زعم ولان تعيناتالنفوس الانسانية المتحدة بالنوع في حال العلاقة وبعدها خارج عن هذا الحصر ، اذ قالو اامتيازها وتشخصها في حال العلاقة بهيئة يعرض لها من قبل البدن لابنفس البدن وقواه اذالبدن مباين بالذات للنفس وكذا قواه ، فلايجوز ان يكونا متميزين ، لان تميزالشيء عن غيره انها يكون بماله من ذاته بالجوهرالمباين ، واما امتيازها وتشخصها بعدالمفارقة فباحوال وصفات ملكية ، وافعال وانفعالات ادراكية، الىغير ذلك ، غير وارد على المصنف ، اذليس مراده هيهنا ان يبين انحصار علل التشخص ليتوجه عليه ذلك ، بلمراده ان يبين انالتشخص انكان بالماهية او بالفاعل اوبالقابل الواحد لايكون له استعدادات مختلفة ، وجب الانحصار في شخص واحد ، وان كان لقوابل متعددة او بقابل واحد لـــه

استعدادات مختلفة فلا والامر كما قال «قيل: ان الطبيعة أن كانتمحتاجة لذاتها الى المحل كان وجودها في المحل ابدا ، والا لكانت غنية عنــه لذاتها والغنى عن الشيء لذاته لايعرض له الحاجة لعارض» فلم يكن وجودها في محل اصلاً واذا كان كذلك لايجوزان يكون بعض افراد الطبيعة الواحدة ١٣١ حالا في محل وبعضها قائماً بلامحل فلايكون التعين الـذي هوطبيعة واحدة عندهم لنفس ماهيةالواجب وزايدا علىالامور المادية على ماذهبوا اليه والا " لكان قائما بلامحل في الواجب وقائما بمحل فسى انمادى ، هذا تقرير هذاالكلام في هذاالمقام فاعلم ذلك «و فيه نظرلانه لايلزم من عدم احتياجها الى المحل لذاتها استغنائها عنه لذاتها» لجوازان لايكون شيء منهما لذاتها بليكون كل واحد منهما لامر خارجي. ولقايل ان يقول : كل مفهوم بالنظر الى نفسه اما ان بكون بحيث يجوزان يوجد بدون هذا اولا فان جاز فهو غنى عنه لذاته ، والا ٌ فمحتاج لذاته ، بــل الجواب بعد تسليم كونالتعين طبيعة واحدة ليس مقولا على ماتحت بالاشتراك ان يقال: لانسلم ان طبيعة التعين عند قيام بعض افرادها بمحل يعرض لها الحاجة اليه بلاانما يعرض الحاجة لذلك الفرد من افرادها و الطبيعة من حيث هي غنية عنه، لكن الشتمال ذلك الفر دعليه الزمته الطبيعة، وذلك لاينافي كونها من حيث هي هي غنيية عنه «لايقال: لوكان التعين ثبوتيا لكان له ماهية كلية» مقولة على اشخاص التعينات قول النــوع على افراده «فيحتاج» كل شخص من اشخاص التعين في امتيازه عن

۱۳۱ ـ زا وشا : حاصلاً ٠

شخص آخرمنه «الى تعيين آخر» لان الاشتراك اذا كان في الماهية كان الامتياز بالتعين «ولزم التسلسل» لانالكلام في هذا كالكلام في ذاك ، وفيه نظر لجوازان يكون صدقه عليها بالاشتراك اللفظى لابالتواطوء ولو سلم ذلك فاللازم احتياج كل واحد من اشخاص التعينات الى مايتميز ب عن اخواته وهو يجوزان يكون عدمياً لجوازان لايكون تعين التعين ثبوتيا «ولكان انضمامه ١٣٧ الى الماهية موقوفاً على امتيازها عن غيرهـــا بتعين آخر» والا لم يكن اختصاصه بها اولى من اختصاصه بغيرها فيلزم ان يكون متعينة قبل تعينها ، فانه محال ، لايقال : لانسلم استحالة تعين الماهية بتعين سابق قبل تعينها اللاحق لاناتقول: الكلام في ذلك التعين كالكلام في هذاالتعين لان انضمامه ايضاالي الماهية يتوقف على امتيازها عن غيرها بتعين آخر فيلزمالتسلسل «ولكان تعين الشخص الذي لهيشاركه في نوعه انكان بالماهية اوبالفاعل» وفي الحواشي القطبية اي غير المتعدد «انحصر نوعها فى الشخص» لمامر فلم يكن له مايشار كه فى نوعه هذا خلف، واتئما قيد صاحب الحواشي الفاعل بعدم التعدد لعدم لزوم الانحصار على تقدير التعدد واذاكان الامر كذلك فلقايل ان يقول: لم لايجوزان يكون التعين بالفواعل المتعددة «وان كان بالقابل» اى بمادته ولاشك ان لــه ابضاً تعييناً زايداً محتاجاً الى علة لكونه ممكنا «فتعين القابل انكان بقابل آخر لزم التسلسل» لايقال: لانسلم لزوم التسلسل لجوازان يكون تعين قابل القابل بالماهية او بالفاعل لان القابل حينئذ ينحصر نوعه في شخصه

١٣٢ نو ودا وزا: انضيافه.

فيلزم انحصار نوع تلك الماهية ايضاً في الشخص والمقدر خلافه .

«وانكان» اى تعين القابل «بالمقبول» اى بذلك الشخص او بمقبول الماهية على مايقتضى مافى الحواشى القطبية اذذكر فيها اى تعين الماهية لانه مقبولها «لزمالدور» وفي الحواشي القطبية بناء على ان تعين القابل معه في الوجود او متقدم عليه وهوممنوع لكونه متاخرا عنه تاخر الحال عن المحل واقول توجيه لزوم الدور على تقدير ان يكون تعين القابل معه في الوجود او متقدم عليه ان يقال اذاكان تعين القابل بتعين الماهية كانتعين الماهية متقد ماعلى تعين القابل الذى هو امامع القابل فى الوجود او متقدم عليه والمتقدم على مامع الشيء متقدم على ذلك الشيء وكذلك المتقدم على المتقدم فاذن يكون تعين الماهية متقدماً على تعين القابل الذي هـو متقدم على تعين الماهية لانالمقدران تعين ماهية الشخص بالقابل ولا معنى للدور الاً كون المتاخر متقدماعلى مايتقدمه «لانيّا نقول: اما الاول فلانسلم امتناع التسلسل اللازم فائه من جانب المعلول» لاحتياج تعين الماهية اليها احتياج الحال الى المحل واحتياج تعين تعينها الى تعينها «ولا برهان على امتناعه واماًالثاني فلانسلم صدق الشرطية» اي لانسلم ان التعين لوكان ثبوتيا لكان انضيافه الى الماهية موقوفاً على امتيازها عن غيرها بتعين آخر «لجواز امتيازالماهية عن غيرها بنفسها» لـم قلتم انه ليس كذلك لابّد له من دليل ولايخفي انه لوخص الكلام بتعين الشخص الذي له مايشاركه في نوعه بان يقال انضياف التعين الى الماهية ١٣٣ يكون

۱۳۳ ـ نو وزا وزى : ماهية .

موقوفا على امتيازه عن غيرها بتعين آخر لايصلح ما ذكره للجواب «وامّا الثالث فلانسلم الحصر لجوازان يتعين بسبب الفاعل بشرط استعداد يعرض للقابل» وفي الحواشي القطبية وان يتعين بسبب الماهية بشرط استعداد يعرض لها «بسبب حادث حادث لا الى نهاية» والتسلسل فيما لايجتمع اجزاؤه في الوجود معا غيرمستحيل بل هو واقع «سلمناه لكن لانسلم لزوم الدور» على تقدير ان يكون تعينه بالقابل و تعين القابل بالمقبول.

«فانه يجوز ان يكون ماهية كل واحد من القابل والمقبول علة لتعين الاخر» و فى الحواشى القطبية فعلى هذا يكون تعين الماهية معلول ماهية قابلها لكون تعين تعينها معلول ماهية القابل و يكون تعين قابلها معلول ماهية التعين ، اقول: هذا انما يصح اذالم يكن نفسه بل زايداً عليه فلاعلى مالا يخفى و انما ارتكب صاحب الحواشى هذا والذى ذكره قبل من ان تعين القابل معه فى الوجود او متقدم عليه بحمله المقبول على تعين الماهية، لاضرورة فيه لجو ازحمله على الشخص على ما يقتضى ظاهر كلام المصنف و ان كان فى حمل المقبول عليه بعد .

«و تقیید الکلی بالکلی لایوجب الشخصیة» ای لایستلزم ان یکون الحاصل منهما شخصاً معیناً یمنع الحمل علی کثیرین و ذلك لانه لوكان مستلزماً لصدق قولنا: كل ماتقید كلی بكلی صار ذلك المجموع شخصا مانعاً مفهومه من ۱۲۶ حمله علی كثیرین و التالی باطل.

«فانا اذا قلنا لزيد انه الانسان العالم الورع او انه الذي تكلم بكذا

١٣٤ نو وزاوزي : منالشركة .

في يوم كذا في وقت كذا ففي كل منهما شركة » قال صاحب المطالع في هذا الكلام نظرفان كل كلى يقيد بكلى آخر حصل له تخصيص مافقد تجمع الكلايت في شيء بحيث يمنع حصولها فيغيرها كما تقدم في المنطق من جواز تركب الخاصة من امور عامة ، واجبب عنه: باناما ادعينا انه لا يحصل من انضمام الكلى الى كلى آخرو تقييده به الجزئي اصلاحتي يرد علينا ما ذكرتموه، بل ادعينا ان تقيدً الكلى بالكلى لا يستلزم الجزئية استلزاماً كلياً فاستلزامه الجزئية في بعض الصور لا ينتهض نقضاً على ما الدعيناه و به يجاب ايضاً عما قيل: لو لم يوجب تقييد الكلى بالكلى الشخصية ، لوجب ان لايحصل الشخص اصلا و ذلك لان الامرالذي انضم الى الماهية حتى تعينت، اما ان يكون له ماهية او لايكون و اياماً كان استحال حصول الشخص ، اما اذا كان له ماهية فلان تلك الماهية من حيث هيهي كانت كلية و تقييد الكلى بالكلى لا يوجب التشخص ١٣٥ و حينئذ لا يجب ان لا تبعين تلك الماهية بسبب انضمام هذا المنظم اليه، و اذالم يتعين لايحصل الشخص ، و اما اذا لم يكن له ماهية فلانه يمتنع انضمامه الى الماهية لان مالا ماهية له لاوجود له ومالا وجود له استحال انضمامه الى غيره ، و حينئذ لايحصل الشخص لامتناع حصول الشخص بدون انضمام التشخص الى الماهية .

١٣٥ نو وزا زوى: الشخصية.

## «البحثالثالث» «في الوحدة و الكثرة»

و هما غنيان ١٣٦٠ عن التعريف و زعم بعض الناس ان مفهوم الوجود عين مفهوم الوحدة ، و بسبب ظنهم هو ان لكل موجود هوية و خصوصية فظنو ان تلك الهوية هي وجوده و هي ايضا وحدته و ابطله المصنف على ما قال: «الوحدة مغايرة للوجود» لانها لو كانت نفس الوجود لكانكل موجود واحدًا والتالي باطل «لان الكثير من حيث انه كثير موجــود ، و لا شيء من الكثير من حيث انه كثير بواحد» و فيه نظر لانا لانسلم ان الكثير من حيث انه كثير لايكون الاكثيرا فاما كونه موجوداً الى غير ذلك من الصفات فيكون من حيثيات آخر لا من حيث انه كثير لايقال: نحن لانعني بقولنا: الكثير من حيث انه كثير موجود ان حيثية الكثرة هي حيثية الوجود حتى يتوجه علينا المنع ، بل نعني به ان الوجود يعرض للكثير من حيث هوكثير فنقول: لوكان المفهوم من الوحدة عين المفهوم من الوجود لكان كل مآ يعرض له الوجود عرض له الوحدة والتالي باطل لان الكثير من حيث انه كثير يعرض له الوجود و لايعرض له الوحدة ، لانا لانسلم ا نالوحدة لا يعرض للكثير من حيث انه كثير فان الكثير

١٣٦ ــ نو ودا وزا : غنيتان .

الماخوذ لا بشرط شيء ، كما يعرض له الوجود يعرض له الوحدة ايضا و لهذا يقال : عشرة واحدة و ماة واحدة الى غير ذلك « وللتشخص ايضاً» اذ لو كان المفهوم من الوحدة عين المفهوم من التشخص والهوية لزال كل واحد منهما بزوال الاخر و اللازم إطل «لان البسيط اذا جزي» حتى تعدد «زالت وحدته و ما زالت هوية ، و الا لكان التفريق اعداماله» اى للجسم «بالكلية» و هو باطل بالضرورة «و فيه نظر» و تقريره على ما ذكره المصنف في شرح الملخص ان يقال : لانسلم بقاء الهوية عند التفريق فانه اذا حصل التفريق زالت تلك الهوية التي كانت من حيثهي هي وحدثت هو يتان اخريان، نعم ربمايقال: الجسم حقيقته يبقى بعدالتفريق لا انه يبقى هو يته المعينة والفرق بينهما ظاهر .

«و هي» اى الوحدة «وجودية و الا لكانت عبارة عن سلب الكثرة» لانهالو كانت عدميه لكانت عبارة عن سلبشىء لانه المراد بالعدمى وحينئذ لا يجوز ان يكون عبارة عن سلب غير الكثرة و الا لزم من وجود ذلك الغير نفى الوحدة ، و لا غير يلزم من وجوده نفى الوحدة .

«فالكثرة ان كانت عدمية كانت الوحدة وجودية» لكونها عدم العدم حينئذ و عدم العدم وجود «والمقد رخلافه» و فيه نظر لان عدم العدم ليس وجوداً بل يستلزمه و يجوز ان يكون العدمي مستلزماً للوجودي كالجهل للعلم والعمي للبصر لدلالتهما عليهما بالالتزام ، و يمكن ان يقال: هذا لايضرنا لا نانعلم بالضرورة ان اللازم من عدم الكثرة الوحدة لاغيرها فلو كان عدم العدم مستلزما للوجود كانت الوحدة حينئذ وجودية «و ان

كانت وجودية لزم تقومها بالامور العدمية و هي الوحدات» ضرورة تقوم الكثرة بالوحدات.

«و زايدة على الماهية و الاكانت اما نفسها او داخلا فيها و هما باطلان لما في الوجود» و لا باس بذكره فنقول: الوحدة ليست نفس الماهية و لا داخلة فيها ، و الا لكانت تعقل كل ماهية هو عين تعقل الوحدة او مستلزما لتعقلها ، و التالى باطل لانا قد نعقل الماهية مع الشك في وحدتها وفيه من الانظار مامر بعينه في الوجود فلانطول الكتاب بايرادها.

«و لان الوحدة يقابل الكثرة والسواد لا يقابلها» فلم تكنالوحدة السواد ، و اذا لم تكن كذلك فالوحدة زايدة على السواد و فيه نظر لانه لايلزم من عدم كون الوحدة نفس السواد ان يكون زايدة عليه ، لجواز ان يكون داخلة فيه و لابد للتعرض لذلك ايضا حتى يلزم المرام ، و في الحواشي القطبية و فيه نظر لجواز صدق الكثرة والسواد على شيء واحد مع كون الوحدة جزء السواد ، لكن بشرط ان لايكون محمولا عليه اما اذا كان محمولا فيمتنع الصدق اقول : والتقرير ١٣٧ فيه انه اذا كان السواد يصدق والكثرة صادقين على شيء واحد مع كون الوحدة جزء ١٨١٠ السواد يصدق ان الوحدة يقابل الكثرة والسواد لايقابلها لصدقه على ما صدق عليه مع عدم كون الوحدة زايدة على السواد لكونها جزءه ، و انما اشترط ان لايكون من الاجزاء المحمولة لانها لو كانت من الاجزاء المحمولة لا متنع

۱۳۷ـــ زا وشا : والتقريب .

۱۳۸ دا ونو وزي جزءاً للسواد٠

صدق الكثرة والسواد على شيء واحد و الا يلزم صدق الكثرة والوحدة على ذلك الشيء لكون الصادق على الصادق على شيء صادقا على ذلك الشيء وحينئذ لا يصدق ان الوحدة تقابل الكثرة و هذاهو المستحيل لان اللازم و هو صدق الوحدة والكثرة على شيء واحد مستحيل ، لجواز ان تصدقا على شيء واحد لكن من جهتين . و هذا معنى قوله : اما اذا كان محمولا فيمتنع الصدق هذا ماوصل اليه ذهنى في توجيه هذا الكلام ، و فيها ايضا لو كانت وحدة السواد مثلا نفسه او جزوه لكان كل ما قابل الوحدة قابل السواد و بالعكس لكون السواد واحدا حينئذلكنه ليس كذلك لان الواحد قابل ومن الظاهر ان السواد والبياض يقابل السواد دون الواحد اقول : يقابله الكثير دون السواد والبياض يقابل السواد دون الواحد اقول : ومن الظاهر ان الشرطيتين غير واجبتي الصدق على تقدير ان يكون ومن الظاهر ان الشرطيتين غير واجبتي الصدق على تقدير ان يكون مقابلاً لحزئه .

«لايقال» ليستالوحدة وجودية ولو سلم فليست زايدة ، اماالاول فلانها «لوكانت وجودية لكانت لها وحدة اخرى» لان كل مايوجد اذا اعتبر ذاته من حيث هي ذاته مع قطع النظر عن غيره كان واحدا لامحالة فيكون له وحدة ، وفي الحواشي القطبية اذكل موجود لههوية وخصوصية هي وحدته وفيه نظر لان المختار كون الوحدة مغايرة للهوية والتشخص «ولوحدتها» لكونها وجودية «وحدة اخرى ولزم التسلسل» وفي الحواشي القطبية وفيه نظر لجوازان لايكون وحدة الوحدة زايدة عليها وايضا

١٣٩ نو ودا وزا: الشخصية ٠

فيها ١٤٠ توجيه هذا الاستدلال لوكانت ثبوته زايدة على ما عرضت ١٤٠ عليه وهى مقولة على ماتحتها من الوحدات بالأر اطوء لكانت تلك الوحدات مشتركة في كونها وحدة ومتمايزة في الخصوصية كل واحدة منها التي هي هويتها المعينة وخصوصية كل واحدة منها زايدة على ماهيتها النوعية التي هي الوحدة ، فيلزم ان يكون للوحدة وحدة اخرى وفيه النظر المذكور آنفا وآخر وهو منع كونها مقولة على ماتحتها بالتواطوء لجواز ان يكون بالاشتراك اللفظي ١٤٢ ، واما الثاني فلقوله :

«ولانها لوكانت زايدة» اى على تقدير كونها وجودية «فوحدة الماهية المركبة ان قامت بكل جزء منها لزم قيامها بالمحال الكثيرة و ان قام المحال الكثيرة و ان قام المحال الكثيرة و ان قام المحال الكثيرة و المحال الكثيرة و المحال المحردة بكل جزء منها» اى من الماهية الماهية قائمة بغيرها» «لزم انقسامها وان قامت بجزء واحد كانت صنة الماهية قائمة بغيرها» ضرورة مغايرة الجزء الكلى وكل واحدمن الامور الثلاثة محال، وفي الحواشي القطبية في امتناعه نظر لان امكان الماهية قائم بجزئها اقول: وفيه نظر لانه ان اراد بالامكان الامكان الخاص فلانسلم انه قائم بجزئها فانه امر عقلي بعرض للماهية في العقل بالقياس الى الخارج و ان اراد به الاستعداد الذي يحصل عند حصول الشرايط و ارتفاع الموانع فلانسلم انه صفة للماهية بل هو

١٤٠ نو ودا وزا: فيهما في توجيه.

۱٤۱ نو ودا وزي عرضت له .

١٤٢ نو ودا وزى : باسقاط اللفظى .

١٤٣ مت ودا: قامت بكل.

امر حال في المادة به تستعد المادة للصورة المناسبة اياها .

«لانًا نقول: اما الاول فامتناع ١٤٤ التسلسل اللازم ممنوع» لكونه من جانب المعلول «واما الثاني فلانسلم الحصر لجواز قيامها بالماهية من حيث هيهي» مع قطع النظر عن اجزائها ، فلم قلتم لايجوز ذلك لابد له من دليل «و هي» اي الوحدة «عرض» و الالكان جوهراً لانحصار ممكن الوجود فيهما و ليس كذلك «و الا لامتنع قيامها بالعرض لامتناع قيام الجوهر بالعرض ١٤٠ »و اللازم باطل و هو ظاهر اذالعرض ايضاً كالجوهر قد يكون واحداً و قد يكون كثيراً ، و في الحواشي القطبية لان الوحدة حاصلة في العرض لان وحدة الجوهر مساوية لوحدة العرض في مفهوم كونها وحدة لان اطلاق الوحده على ما تحتها بالتواطوء لايوجب انيشتركا في مفهومه اللامنقسمية فانا لانعني بالوحدة شيئا غير كونه بحاللاينقسم على انا نقول: يصح تقسيم الواحد الى الجوهر والعرض و هو يستدعى مورداً مشتركا و لا يعارض ذلك بانها ليست عرضاً و الا لامتنع قيامها بالجوهر لانانمنع امتناع قيامالعرض بالجوهر، ضرورة انالعرض موجود في الجوهر ، و لقايل ان يمنع ان قول الوحدة على ما تحتها من الوحدات بالتواطوء و لم لايجوز ان يكون بالاشتراك اللفظى و ما ذكره في بيان ذلك لا يجديهم نفعاً ، لما مر في مباحث الوجود .

١٤٤ مت: لانسلم امتناع التسلسل.

١٤٥ چاپي : في الموضعين : بالعرض .

«والكثير اذا كان له وحدة من وجه فجهة كثرته غير وحدته» لاستحالة كونالشىء الواحدكثيراً و واحداً من جهة واحدة فجهة الوحدة «اما مقومة» اى لتلك الكثرة بمعنى ان تلك الامور المتكثرة اشتركت فى مقوم اوجب ذلك المقوم الحكم عليها بالاتحاد من جهة اشتراكها فى مفهوم ذلك المقوم «او عارضة» اى لتلك الكثرة بمعنى ان تلك الامور انمتعددة اشتركت فى عارض اوجب ذلك العارض الحكم عليها بالاتحاد من جهة اشتراكها فيه «او لا عارضة و لامقومة» وهذا لا يوجد فى بعض انسخ و وجوده اصوب.

«فان كانت مقومة فان كانت مقولة في جواب ما هو فهو الواحد بالنجنس ان كان القول على مختلفات الحقايق كالانسان والفرس فيقال الانسان هو الفرس» اى متحدان بالجنس «و بالنوع ان كان القول على متفقاتها كافراد الانسان» فيقال هذا الفرد من الانسان هو الفرد الاخراى متحدان في النوع.

«و ان كانت مقولة فى جواب اى شىء هو فهوالواحد بالفصل» كافراد الانسان ايضا فانها اشتركت فى الناطقية و هى مقومة لها و مقولة فى جواب اى شىء هو فيقال عند ذلك هذا الفرد من الانسان هوالفرد الاخرمنه اى متحد ان فى الفصل ، و اما انحصار المقوم بمعنى ليس بعرضى فى الثلاث فعرف الفي فى علم المنطق .

«و انكانت عارضة فهو الواحد بالموضوع» انكانت هناك محمولات

۱ نو و دا و زی : يعرف .

لها موضوع واحد فانها اشتركت في ان كل واحد منهما محمول على ذلك الموضوع و هذا الاعتبار خارج عن حقيقتها عارض اياها «كالكاتب والضاحك» فان جهة الوحدة هي كون كل منهما محمولا على الانسان عارضة لهما خارجة عن حقيقتهما فيقال: الكاتب هو الضاحك اى متحدان في المصوضوع « او بالمحمول» ان كانت هناك موضوعات لها محمول و واحد فانها اشتركت في ان كل واحد منها موضوع لذلك المحمول و هذا الاعتبار خارج عن حقيقتها عارض اياها «كالقطن والثلج» فان جهة الوحدة وهي كون كل واحدمنهماموضوع تلابيض الذي عارضي للهما خارج عن حقيقتهما فيقال الثلج هو القطن اى انهما متحد ان في المحمول.

«وانلم یکن مقومة و لاعارضة فه و کمایقال: نسبة النفس الی البدن هی نسبة الملك الی المدینه فان جهة الاتحاد » و هی التدبیر ۲ «لیست مقومة و لا عارضة للنسبتین» المذکورتین اللتین حکم علیهما بالاتحاد «بل عارضة للنفس والملك» و هما لیستا محکوماً علیهما بالاتحاد و هذا کله اذاکان الواحد مقولا علی کثیرین بالعدد ، و اما اذا لم یکن کذلك علی ما قال: «و اما الواحد بالشخص» و هو ما لا یکون مقولا علی کثیرین «فان لم یکن قابلاللقسمة» و لیس له مفهوم و راء کون الشیء بحیث لا ینقسم و فی بعض النسخ «الی امور یشار که فی تمام ذاته فهو الوحدة» ای نقسم و فی بعض النسخ «الی امور یشار که فی تمام ذاته فهو الوحدة» ای نقسم و فی بعض النسخ «الی امور یشار که فی تمام ذاته فهو الوحدة» ای نقسم و فی بعض النسخ «الی امور یشار که فی تمام ذاته فهو الوحدة» ای نقسم و فی بعض النسخ «الی امور یشار که فی تمام ذاته فهو الوحدة» ای نقسه و فی بعض النسخ «الی امور یشار که فی تمام ذاته فهو الوحدة» ای نقسه و فی بعض النسخ «الی امور یشار که فی تمام ذاته فه و النقطة» ای کهذه النقطة

٧ ــ مت و نو و زا : الاتحاد وهي التدبير .

٣ مت و زا و دا ليس له مفهوم و راء كون الشيء بحيث لاينقسم الى امور.

«ان كان له وضع» اى قبول للاشارة الحسية «و الا» اى و ان لم يكن له وضع «فهو المفارق» كلاعقل والنفس المشخصين ، و فى حواشى القطبية فى ان للنقطة مفهوماً وراء ذلك دون الوحدة نظر ، لانه كما يصح النقطة شىء لاجزء له يصح الوحدة بانها يقال : لكل شىء انه واحد فهما سواء فى ان لكل منهما مفهوماً آخر .

---

اقول فيه نظر لان قولنا: شيء لا جزء له ليس في الحقيقة مفهوما آخر اوراء كونه بحيث لا ينقسم فالصواب ان يقال: لانه كما يصح ان يقال: النقطة طرف الخط او غير ذلك مما يصدق عليها يصح الوحدة ما بها يقال كل شيء انه واحد ليكون للوحدة مفهوم آخر وراء كونالشيء بحيث لا ينقسم كما كان للنقطة او يقال: انه كما يصح النقطة شيء ذو وضع و لا جزء له يصح الوحدة ما بها الى آخره فان قولنا : شيء ذو وضع لاجزء له مفهوم معاير لكون الشيء بحيث لا ينقسم ضرورة معايرة مفهوم جزئه ، و لعل لفظة ذو وضع سقطت من القلم فان قيل : هذا انما يرد ان لوكان قولنا ما بها يقال: لكل شيء انه واحد مفهوماً للوحدة و هو ممنوع اذ لا مفهوم لها الاكون الشيء بحيث لا ينقسم و ماذكرتم و امثاله من لوازمها و لوازم الاشياء يغاير مفهوماتها قلنا : ان اردتم بمفهوم الشيء ما يحصل منه في الذهن عند تصوره اعم من ان يكون حقيقت او عارضاً من عوارضه فما ذكرنا ايضاً من مفهومات الوحدة اذ قديفهم منها ذلك ايضاً و لذلك عرفت به ايضاً ، و ان اردتم به ماهية الشيء فلا مفهوم للنقطة الاكون الشيء بحيث لا

ينقسم اذ لا يكون للشيء اكثر من ماهية فلا يصح قولكم للنقطة مفهوم آخر وراء كون الشيء بحيث لا ينقسم ، فان قيل : حاصل ما ذكره ان الواحد ، ان لم يكن أ قابلا للقسمة فان كان ماهيته مجرد كون الشي بحيث لا ينقسم فهو الوحدة و ان لم يكن ماهيته مجرد ذلك بل هو مع امر آخر فهو النقطة ان كان له وضع و لا يلزم من هذا ان يكون للنقطة اكثر من ماهية بل ان لا يكون ماهيتها مجرد كون الشيء بحيث لا ينقسم ، بل هذا مع كون ذا وضع و الامر كذلك قلنا سلمنا انه لايلزم منه الا ذلك الا انا لانسلم ان الوحدة ماهيتها مجرد كون الشيء بحيث لاينقسم بل هذا مع كونه غير ذي وضع .

«و ان قبل القسمة فان كانت اجزائه متشابهة» اى متساوية للكل في الاسم والحد «فهوالواحد بالاتصال» هكذا قيل و فيه نظر لان الفلك واحد بالاتصال مع ان اجزائه ليست متشابهة بهذا المعنى والصواب ان لها طبيعة واحدة «سواء كانت قبول القسمة لذاته كالمقدار او لغيره كالجسم البسيط» فان قبوله القسمة بواسطة المقدار «و الا» اى و ان لم يتشابه اجزاءه «فهو الواحد بالاجتماع و كل منهما» اى من الواحد بالاتصال والواحد بالاجتماع ، و في الحواشي القطبية اى من الاجزاء المتشابهة و المختلفة ، اى الواحد بالاجتمام و مقابله ما له الاجزاء المتشابهة والمختلفة ، اى الواحد بالاتصال و مقابله ما له الاجزاء المتشابهة والمختلفة ، اى الواحد بالاتصال و

٤ دا و شا : اذالم يكن .

**٥ ــ دا** و زى و زه : كانت .

الاجمتاع لا الاجزاء نفسها ، و لعل لفظة ما له او ما فيه انما سقطت عن قلم الناسخ سهوأ «ان حصل له جميع ما يمكن فهو الواحد بالتمام و هو اما وضعي» من المواضعة «كالدرهم الواحد» فانهم وضعوا على كون مقدار معين درهما و ان كان متكثراً بالعدد فسان قيل : انه من اقسام الواحدبالشخص فكيف يكون الانقسام و التعدد فيه بالفعل قلنا: الواحد بالشخص هو ذلك المقدار المعين منالفضة مثلا لا نفس الفضة فقط و ليس في نفس ذلك المقدار تعدد بالفعل «أو صناعي كالبيت الواحد او طبيعي كالانسان الواحد و ان لم يحصل له جميع ما يمكن فهو الكثير» اى المقابل للواحد بهذا المعنى و ينبغى ان يعلم ان الواحد بالاتصال كما يقال على المعنى المذكور فكذلك يقال بالاشترك اللفظى على كل مقدارین یلتقیان عند حد کضلعی الزاویة ، و کذلك علی کل مقدارین متلازم طرفاهما تلازما يوجب حركة احدهما حركة الاخر كالملتحمين بالطبع كما لبعض الاجزاء بالنسبة الى بعض آخر ، او بالصناعة و ذلك يشبه الوحدة الاجتماعية ، قال الامام: ان الواحد مقول على ما تحته بالتشكيك لتحقق التفاوت بين معانيه على ما سلف ثم قال : و هو احد اندلايل الدالة على انه ليس جنساً لما تحته و انت تعلم ان التفاوت و الاختلاف بين معاينه انما يكون دليلا على انه واقع بالتشكيك ان لو كان انواحد مقولا على ما تحته بالاشتراك المعنوى ، و ذلك عيرمحقق .

٦ ـ زا و شا: بالفصل.

٧؎ نو و دا : وهو غير متحقق .

«و الاثنان لانتحدان» من غير استحالة و تركب «لانهما بعد الاتحاد » اما ان بقيا موجودين او لايبقيا موجودين «فان بقياموجودين فهما اثنان» لا شيء واحد ، و ان لم يبقيا فاما ان ينعدم كل واحد منهما او ينعدم احدهما دون الاخر ، فان كان الاول لم يكن ذلك اتحاداً بل اعداماً لهما و الحاداً لامر ثالث مغاير لهما ضرورة ان المعدوم لايتحد بالمعدوم ، و ان كا نالثاني لم يكن ذلك اتحاداً بل اعداماً لاحدهما و ابقاء للاخر ضرورة ان المعدوم لايتحد بالموجود و اليه اشار بقولـــه: «و ان عدما او احدهما فلا اتحاد لان المعدوم لايتحد بالمعدوم و لا بالموجـود» و في الحواشي القطبية فيه نظر لانه ان اراد ببقائهما موجودين بعدالاتحاد بقاء كلواحد منهما معالوحدة العارضة له،فنختار القسم الثاني قوله: فحينئذ ينعدم كل واحد منهما او احدهما قلنا: لا نسلم لم لايجوز ان يكون صدق هذاالقسم بزوال الوحدة عن كل واحد منهما، وبقاء هويةكل منهما لابدله من دليل لايقال : هذا لايجوزلانزوال الوحدة يستلزم زوال الهوية لان ذلك ممنوع و ان اراد بقاء كل واحد منهما بهويته وتشخصه ، و ان زالت وحدة العارضة فنختار القسم الاول قوله: فهما اثنان لا شيء واحد قلنا: نعم ذلك بحسب الهوية لا بحسب انوحدة و هل المراد باتحاد ^ الاثنين الا زوال وحدة كل منهما مع بقاء هويتهما وعروض وحدة لهما، وأن أراد أمرأثالثًا فلابد من أفادة تصوره اولا ثم التصديق به و فيه نظر لان بقاء هوية كل منهما و عروض وحدة

٨ ـ زا وشا: بالاتحاد.

واحدة لهما قيام عرض واحد بمحلين مختلفين و هو ضروري الاستحاله. «و اما ان اعداداً» اى في الوجود «فظاهر» لا يحتاج الى دليل و هو محل نظر فلتامل «و لست ماهياتها» اي المعدودات «نفس كو نها اعداداً بل كونها اعداداً امر زايد عليها «لانها» اي لانماهيات الاعدادي المعدودات «قديكون حماداً اونياتاً او غيرهما» وكونها اعداداً ثابت في جميع هذه الاحوال «فكونها اعداداً زايد عليها» لأن الثابت في جميع الاحوال و هو كونه عددا زايد على ما ليس بثابت في جميع الاحوال و هو كونه جماداً او نباتاً او حيواناً «وليس العدد عبارة عن عدم الوحدة لتركبه من الوحدات التي هي امور وجودية» ومجموع الامور الوجودية لا يكون امرأ عدميا و في الحواشي القطبية اي ليس اعتبار كون الشي عدداً امراً عدمياً و الإلكان عبارة عن عدم كون الشيء واحدا لانه لايجوز ان يكون عبارة عن عدم اي شيء كان و الا لارتفع بتحقق ای شیء کان ، و لو کان کذلك لم یکن لشیء من الموجودات هذاالاعتبار وذلك يستلزم انلايكون العددموجودة وانه محال بالضرورة فتعين ان يكون عبارة عما ذكرنا و اذا كان كذلك كان كون الشيءواحدا امراً وجودياً لكن كونالشيء عدداً مركب من كونه واحداً مراراً كثيرة فيلزم ان يكون المركب من مجموع امور وجودية امراً عدمياً وانه محال وعبّر عن هذاالاعتبار بالعدد وعن كونالشيء واحدا بالوحدة والمراد

٩ مت و نو : وقديكون نباتاً .

۱۰ زه و زي و شا: الجميع .

ما ذكرنا .

«ولان الوحدة عرض والعدد متقوم بها» وفي الحواشي القطبية اى اعتباركون الشيء عدداً متقوم بها ضرورة تقوم هذا الاعتبار بكون الشيء واحدا المتقوم بالوحدة «فيكون عرضا» لان المتقوم بالعرض اولي ان يكون عرضا واذا كان عرضا كان امراً وجوديا لكونه موجودا في موضوع وفيه نظر لان الوجود المأخوذ في تعريف العرض ليس هو الوجود بالفعل كما في تعريف الجوهر ، بل معناه اذا وجديكون في موضوع وهواء من ان يكون موجودا اوغير موجود والحق انه اشارة الي بيان ان العددعرض لا الي ان العدد امر وجودي الا انه قد م الدليل على الدعوى وانسا فسر صاحب الحواشي العدد في الموضعين بالاعتبار المذكور حتى يجب ان يكون متقوما بالوحدة واما لوكان مفسرا بالماهيات التي عرضت لها انها اعداد لكان القائل ان يمنع تقومه بالوحدة اذالوحدة عارضة لكل واحدة من تلك الماهيات على ماعرفت الها .

«ولكل مرتبة من مراتب العدد» اى كل عدد من الاعداد «اعتباران: عام» اى بالنسبة الى كل مرتبة من مراتب العدد «وهو كون كثرة ١٦» اذ لاشك انه يعتم كل مرتبة من مراتبه «وخاص وهو خصوصية تلك الكثرة وهى صورتها النوعية» التى صاربها هو ماهو ١٤ «لاختلافها»

١١ نو و دا و شا : فكان .

۱۲ ــ زا و دا و زي عرف.

۱۳ــ نو و زه و دا : کثیره .

٤١- زا و دا و زي : هوهو .

اى لاختلاف الاعداد بعد اشتراكها في الكثرة «بالخواص اللازمة كالصمم والمنطقية الموجبة لاختلافها بالفصول» ومبادى الفصول الصور النوعية، كما ان مبادى الاجناس المواد ، و العدد الاصم ما لا يوجد له كسر من الكسور التسعة التي منالنصف الى العشر مثل احدى عشر و ثلاثعشر والعدد المنطق ما يقابله ، و انما قلنا ان اختلافها بالخواص اللازمةموجبة لاختلافها بالفصول لانه لابد له من علة يستند اليها تلك اللوازم الخاصة، و هي لايجوز ان يكـون الاعتبار العام ضرورة استحالـة لزوم الامور المتقابلة لواحد متعين ١٠ ، و نما مر من ان الاختلاف في اللوازم بوجب الاختلاف في الملزومات ، فيجب ايضاً استنادها الى الفصول اما بغير وسط او بوسط خاصة منتهية الى الاستناد الى الفصول ، لامتناع استناداللوازم بعضها الى بعض لا الى نهاية لكونه تسلسلاً من جانب المبدء وهـو مبنى على كون الاعتبار العام ذاتياً لها و هو ممنوع ، بل هو عرض١٦ لها ، و امتياز كلمرتبة عن مرتبة بنفسها الله و ذاتها و استناد اللوازم الخاصة الى ذواتها المختلفه ، و قد او مانا الى ذلك فيما مر .

«و قيام كل نوع من العدد بالوحدات التى فيه» اى الوحدات التى مبلغ جملتها ذلك العدد و يكون كل واحد من تلك الوحدات جزءً من ماهيته فاذا اردنا تعريفه قلنا: انه عدد مجتمع من اجتماع واحد واحد الى ان

٠٥ زا : معين . نو : متفق .

۱۶ نو و زی : عرضی .

١٧ ـ دا و شا: بعضها .

مستفرق تلك الاحاد كلها «لا الاعداد التي فيه» و هذا معنى قول المعلم الاول ارسطو: ان لاتحسبن ان الستة اربعة و اثنان بل الستة ستةوحدات «فان العشرة ليست متقومة بالخمسين اذ ليس تقومها بهما اولى من تقومها بالثلاثة والسبعة او بالاربعة و الستة» او بالثمانية و الاثنين و الا فيلزم تقومها بای واحد منها ترجیح بلا مرجح و فی الحواشی القطبیة فیلزم ان يكون للشيء امور ، كل واحد منها كاف في تقومه و لكن في استحالة تقويم مثل هذهالامور بشيء واحد نظر لاشتمال بعض هذهالامور على البعض الآخر و اقول قوله فيلزم جواب عما لو قيل سلمنا ان تقومها بالخمسين١٨ ليس اولي من تقومها بالبواقي لكن لم لايجوز ان يكون تقومها بالجميع لايقال: ان النظر غير وارد اذا كان للشيء امور كلواحد منها كاف في تقومه يلزم ان يكون للشيء اموركلواحد منها تمامالماهية و هو ضروري الاستحالة ، سواء كان بعض تلك الامور مشتملا على البعض او لم يكن فانه لايصح ان يقال: كل واحد من الحيوان والناطق تمام ماهية الانسان مع ان الحيوان مشتمل على الجسم لانا نقول: لانسلم و انما يكون مستحيلا لو لم يكن الحاصل من كل منها تمام١٩ تلك الماهية بعينها و اما اذا كان فلا ، واما ما ذكرتم منالنقض فانما ينتهض لو كان بعض كل من المثالين مشتملا على بعض الاخر على سبيل التبادل و ليس كذلك لكونالناطق مشتركا بينهما .

۱۸ زا و زه : بالخمستين .

١٩ نو ودا وزى : باسقاط تمام .

«و الاثنان عدد لانا نعني بالعدد ما نقبل القسمة لذاته» و لا يكون بين قسميه حد مشترك و هو نهاية احدالقسمين ، بداية ٢ الآخر «و مازاد على الواحد كذلك» فيكون الاثنان و مانتلوه «بالغا ما بلغ» عدداً وقبل ليس بعدد لانه الزوج الاول فلا يكون عددا كالفرد الاول و هو ليس بشيء لانه على تقدير كون الواحد فــردآ و هو ممنوع لانه تمثيل و غير مفيد لليقين و لان العدد كثرة متالفة ٢١ من الوحدات و اقبل ٢٦ الجمع ثلاثة و هو ممنوع بل أثنان ، و لانه لو كان عدداً لكان اولا و مركبا لانحصار العدد فيهما او ليس شيئاً منهما الها الاول فلانه لو كان اولا لما كان له النصف و اما الثاني فلانه لو كان مركبا لوجب ١٣ ان بعده غيرالواحد، و رد بان الاول شرطه ان لا يكون له نصف و هو عــدد و لا أن لايكون له نصف أصلا والسرفيه أن الأرل ما لابعده غيرالواحد و ما لايعده غيرالواحد جاز ان يكون له نصف هو واحد و ان لم يجز ان يكون له نصف هو عدد ، قال بعض الناظرين في هذا الكتاب: و الحق ان النزاع لفظى لانهم ان عنوا بالعدد مازاد على الواحد فلا شك في كـون الاثنين عدداً كمـا قاله المصنف و ان عنـوا به مـا يكون فيه عدد فلا شك انه ليس من الاعداد اذ ليس فيه عدد و اقول القول بان

٢٠ شا: و بداية الآخر . زا : بداية للآخر .

٢١ نو وزد: مؤلفة.

<sup>.</sup> ٢٢ دا وشا : اولالجمع

۲۳ نو وزی : یوجب .

العدد ما فيه عدد يوجب ان لايكون الثلاثة ايضاً عدداً اذ ليس فيهاعدد و الا لكان الاثنان عدداً و ليس كذلك اذ لو كان عددا لكان فيه عدد و ليس كذلك الاربعة و ما يتلوها فادى القول بذلك الى ان لا يكون شيء من الاعداد الغير المتناهية عدداً و فساده ظاهر.

«و هما» اى الاثنان «المثلان ان اشتركا فى النوع و الافهو المتخالفان» و ايضاً الاثنان هما المتجانسان ان اشتركا فى الجنس و المتشابهان ان اشتركا فى الكيف و المتساويان ان اشتركا فى الكم و انستناسبان ان اشتركا فى الاضافة والمتشاكلان ان اشتركا فى الخاصية والمتطابقان ان اتحدا فى الاطراف والمتوازيان ان اتحدا فى وضع الاجهزاء، واما الاشتراك فى ساير الذاتيات والعوارض فليس لاقسامه اسماء خاصة ، و اما الاخر فهو اسم خاص للمغاير بالشخص والامام امور لفظية يجب ان يكون معانيها ملخصة ، هكذا ذكره الشيخ والامام و من تابعهما و بعض الناظرين فيه قسم المتخالفين الى هذه الاقسام و من تابعهما و بعض الناظرين فيه قسم المتخالفين الى هذه الاقسام و و من تابعهما و بعض الناظرين فيه قسم المتخالفين الى هذه الاقسام و و من مختصة بالمتخالفين بل المثلان ايضاً قديكونان متشابهين و متساويين و غير هما «تعمها الغيرية» فالغير ان اما المثلان و اما

۲۲ نو وزا وزی : باسقاط کذلك .

٢٥ زا وشا وزد: الوضع.

٢٦ زا ودا وزه: بالتشخص.

۲۷ نو وزا و زی : غیریة .

المتخالفان فيكون كل واحد منهما مستلزما للغيرية من غير عكس .

«والمتقابلان هما اللذان لايجتمعان في ذات واحدة من جهةواحدة في زمان واحد» قالوا قوله من جهة واحدة احتراز عن خروج الابوة و البنوة عن الحد لاجتماعهما في ذات واحدة في زمان واحد و لكن لامن جهة واحدة بل من جهتين و فيه نظر لان هذا القيد انما يحتاج اليه لو كانت الابوة والبنوة اللتان من جهتين لأمن جهة واحدة متقابلين و ليس كذلك اذ ليس بينهما قياس التضايف و قوله في زمان واحد احترازعن خروج السواد والبياض الحاصلين فيذات واحدة لكن في زمانين ، و فيه نظر لان هذا القيد انما يحتاج اليه لو صدق على الضدين انهما يجتمعان فيذات واحدة من جهة واحدة لكن في زمانين ، و هو ممنوع. الا ان يكون المراد من قوله لايجتمعان لا يحصلان فيستقيم و لئن قيل في هذا الحد اختلال فان السلب و الا يجاب لايمتنع ان يوجدا معافي الموضوع و ان امتنع ان يحملا عليه ، اذ الحركة و اللاحركة موجودتان في الجسم المتحرك الاسود ، إما الحركة فظاهرة و اما اللاحركة فلان السواد موجود فيه و اللاحركة محمولة عليه بالمواطاة و قد بين ان المحمول بالمواطاة على الموجود في الموضوع موجود في ذلك الموضوع فنقول بعد تسليم تلك المقدمة ، المصنف ما قال هما اللذان لا يوجد ان معاً في ذات واحدة كما قاله بعض ليتوجه عليه ذلك بل قال لا يجتمعان و عدم الاجتماع اعم من ان يكون بحسب القول والحمل ثم المتقابلان اما ان يكونا وجوديين او يكون احديهما وجوديا و الاخر عدمياضرورة

انه لا تقابل بين العدميات ٢٧ كما سيجي .

«فان كانا وجوديين فان كان تعقل كل منهما بالقياس الى الاخر فهما المتضايفان» كالابوة و البنوة والاخوة فان كل واحدة من الابوة والبنوة وجودية و تعقل كل منهما بالقياس الى صاحبتها و كذلك الاخوة «و الا» اى و ان لم يكن تعقل كل منهما بالقياس الى الاخر «فالضدان و يشترط ان يكون بينهما غاية الخلاف «كالسواد والبياض وهذاالشرط يبطل انحصار اقسام التقابل فى الاربعة لوجود قسم آخر حينئذ و هو ان لا يكون بينهما غاية الخلاف كالحمرة والصفرة ، والمولى العلامة اثير الدين الابهرى ره يسمى هذا بالمعاندين و هو غير مضر لان الحكماء ما ادعوا انحصار التقابل فى الاربعة اذ ليس لهم دليل على ذلك بل ما ادعوا على انها اربعة لاحتياجهم اليها فى العلوم .

«و ان كان احدهما وجوديا فقط فان اعتبر التقابل بينهما بالنسبة الى موضوع قابل للامر الوجودى فاما ٢٨٠ بحسب شخصه» سواء كان فى ذلك الوقت او قبله او بعده كالبصر للاعمى اذ الاعمى قابل للبصر بحسب الشخص فى ذلك الوقت و كدرد ٢٩٠ اسنان غير الصبيان فانوقت حصوله فات و كالمروة للصبيان فان وقت حصوله لم يجى بعد «او» بحسب «نوعه» كالبصر للاكمه فان الاكمه قابل للبصر لا بحسب الشخص بل بحسب النوع «او» بحسب «جنسه ٣٠ القريب» كالبصر للعقرب فان العقرب فان العقرب

۲۷ نو وزا وزی : عدمات
 ۲۸ نو ودا وزی : اما .
 ۲۹ رجل ادرد : من لیث فی فمه سن .

قابل للبصر لا بحسب شخصه و لا بحسب نوعه بل بحسب جنسه القريب و هو الحيوان «او» بحسب جنسه «البعيد» كالبصر للجدار فان الجدار قابل للبصر لا بحسب شخصه و لا بحسب نوعه و لا بحسب جنسه القريب بل بحسب جنسه البعيد و هو الجسم «فهما العدم والملكة الحقيقيان» فالعدم الحقيقي هوعدم كل معنى وجودى يكون ممكناً للشيء بحسب الامور الاربعة او بالنسبة الى الموضوع القابل للامر الوجودى «بحسب الوقت الذي يمكن حصوله» اى حصول ذلك الامر الوجودي «له فيه» اى فى ذلك الوقت كالبصر للمولود لا للجنين «فهما العدم والملكة المشهوريان» فالعدم المشهوري هو ارتفاع المعنى الوجودي كالقدرة على الابصارمتى فالعدم المادة المتهيئة لقبوله فى الوقت الذي من شانها ذلك .

«و ان لـم يعتبر فيهما ذلك» اى وجود الموضوع «فهماالسلب و الايجاب» كقولنا: انسان ولا انسان و زيد كاتب و زيد ليس بكاتب و قد يقال :ان تقابل وجود الملزوم و عدم اللازم خارج عنهما اما عن العدم والملكة فلعدم اشتراط وجود موضوع فيه كما ذكروه و اما عن السلب و الايجاب فلجواز ارتفاعهما معا بخلاف السلب والايجاب على ماقل:

«و یکون احدهما کاذبا فقط۳۱» لاستحالة اجتماعهما على الصدق والکذب معا بدیهة و هو غیر مضر لما عرفت و امثال هذین الامرین داخلة تحت التضاد بحسب الشهرة اذ المشهور۳۳ ان الضدین امر ان

٣١ دا وزا وزه: المشهوران.

٣٢ـــ زي وشا : قطعاً .

٣٣ نو وزا وزى : اذالضدان المشهوران امران .

ينتسبان الى موضوع و لايمكن ان يجتمعا فيه سواء كانا وجوديين او احدهما فقط وجوديا او كان بينهما غاية التخالف او لم يكن «و ساير المتقابلات يجوز ان يكذبا» و فى الحواشى القطبية ضمير المثنى راجع الى المعنى لكون كل قسم ٢٤ من المتقابلين اثنين .

«اما المضافان والعدم والملكة فبخلو المحل عنهما» اما فسى المضافين تو فكقولك زيدابن عمرو و ابوه اذا لم يكن واحداً منهما ، و اما في العدم والملكة المشهوريين فكقولك بصير و اعمى للجنين ، و اما في الحقيقيين فكقولك للهواء البحت مستيز و مظلم و كقولك لزيد المعدوم هو بصير و اعمى .

«و اماالضدان فعند عدم المحل» كقولك لزيد المعدوم هوا بيض واسود اذ الموجبة يكذب عند عدم الموضوع «و عند وجوده ايضا لا تصافه بالوسط كالفاتر» فانه ليس بحار و لابارد «او بخلوه عنه» اى عن الوسط ايضا «كالشفاف» فانه خال عن السواد والبياض اللذين هما ضد ان وعن كل مايتوسطهما من الالوان ، و اعلم ان الحكم بكون احد المتقابلين بالايجاب والسلب صادقا والاخر كاذبا مخصوص بالايجاب والسلب المركبي اذا السلب والايجاب البسيطان لا صدق في شيءمنهما و لاكذب ،بلالفرق بينه و بين ساير المتقابلات ان الضدين والمتضايفين وجوديان بخلافهما ،والامر العدمي في العدم والملكة يحتاج الى وجود موضوع قابل للامر الوجودي بخلاف العدمي فيه لايقال: الايجاب و

٣٤ زا وشا : باسقاط قسم من . ٢٥٠ شا و زا و زه: المضايفين.

السلب المفرد ان ايضاً يقتسمان الصدق والكذب عند نسبتهما الى موضوع واحد فالفرق عام لانا نقول عند انتسابهما الى موضوع يحصل موجبتان: الحديهمامحصله و الاخرى معدولة وهما جاز ان يكذباعند عدم الموضوع فاذن الاقتسام لا يكون فى السلب و الايجاب المركبي الا ان اعتبار الصدق والكذب والاقتسام حينئذ يكون فى نفس السلب والايجاب اللذين هما المتقابلان بعينهما ، و فى ساير المتقابلين يكون فى نسبتهما الى موضوع ما و يكون تلك النسبة خارجة عن نفس المتقابلين فيكون اعتبار الصدق والكذب والاقتسام فى السلب والايجاب فى الاجزاء الداخلة فى المتقابلين و فى غيرهما

«و قد يكون» في العوارض الخارجة فاعرفه «احدالضدين» على التعيين «لازماً للموضوع» كالبياض للثاج والسوادللقار «و قد لايكون و حينئذ اما ان يمتنع خلو المحل عنهما كالصحة والمرض» فان بدن الحي لا يخلو عنهما و ذلك «عند من لا يقول بالحالة الثالثة الويمكن» اي خلو المحل عنهما «و حينئذ اما ان لا يحصل هناك وسط كقولك للفلك لا تقيل و لا خفيف» اذ ليس المراد منه ان هناك حالة متوسطة بين الثقل والخفة «او يحصل» هناك وسط «و لا يخلو اما ان يعبر عنه باسم محصل كالفاتر» المتوسط بين الحار والبارد والاحمر المتوسط بين الاسود و

٣٥ شا و زا وزه: المضايفين.

٣٦ زا ودا وزى : اقسام .

٣٧ ـ زا ودا وزى: بحالة الثالثه.

الابيض «اولا» يعبر عنه باسم محصل «بل بسلب الطرفين كفولنا لا عادل و لا جائر » فاذن تبين من ذلك انه ليس كل ما يعبر عنه بسلب الطرفين كان متوسطا بينهما كالفلك .

«لا يقال: المقابل من حيث انه مقابل والسواد من حيث انه ضد للبياض من المضاف» فيكونان اخص من المضاف «و انتم قد جعلتم الاول» اى المقابل «اعم من المضاف» لانكم قسمتم المقابل الى المضاف و غيره فيكون اخص و اعم منه و هو محال ، «والثاني» اى المضاد «قسيما له» اى للمضاف فيكون مباينا له و اخص منه «و هو ايضامحال، لانانقول: الضد ان والعدم والملكة داخلان تحت التقابل و غير داخلين تحت التضايف» فبعض ما هو داخل تحت التقابل غير داخل تحت التضايف فلا يكون التقابل من التضايف و الا يلزم دخول الضدين والعدم والملكة في التضايف.

«والسواد من حيث انه سواد» لا منحيث انه ضد «مضادللبياض و غير مضايف ٢٩ اليه» فبعض ما هو مضاد غير مضايف ٢٩ فاذن لا يكون المضاد من المضاد من المضايف و الا لكان كل مضاد مضايفا والمراد من الغيرية في قوله «فالتضايف غير التقابل و غير التضاد» ما اشرنا اليه من ان التقابل والتضاد ليسا من التضايف لا مايفهم منه ظاهرا لان السائل ايضا قائل بالغيرية لكن على وجه يكون التضايف اعم فالجواب منع الاعمية لا

۳۸ نو وزا وزی : مضایفله .

٣٩ شا ودا : مضاف .

اثبات الغيريه «نعم التضايف عرض لهما» اى للمتقابلين والمتضادين «لعارض هو اخذ المقابل من حيث انه مقابل والسواد من حيث انه ضد نلبياض ، فالتقابل والتضاد عرض لهما بحسب الذات والتضايف بحسب العارض ، و لا امتناع فى كون الشىء اعم من غيره» و هو التقابل من التضايف فى المثال «و مقابلا له» و هو التضاد للتضايف فى المثال «بحسب الذات واخص منه بحسب العارض» بل الممتنع كون الشىء اعم من غيره بحسب الذات ، و مقابلاله بحسب الذات و اخص منه بحسب الذات .

«والواحد يقابل الكثير» ضرورة «لكن لا بشيء به من هذه الاقسام» اما انه ليس بالتضاد فلان الوحدة مقومة للكثرة و لا شيء من المقوم بالضد، و لا شيء من الوحدة بالضد للكثرة و فيه نظر ، و لان موضوع الضدين واحد و موضوعهما ليس كذلك و فيه نظر ايضا و اما انه ليس بالعدم والملكة فلانه لو كان كذلك لوجب ان يكون احدهما وجوديا والاخر عدميا بالقياس الى موضوع قابل ، فحينئذ ان كانت الوحدة وجودية كانت الكثرة عدمية ، و ان كانت الوحدة عدمية كانت الكثرة وجودية ، و على الاول يلزم ان يكون مجموع الوجودات عدما و على الثاني يلزم ان يكون مجموع الوجودات عدما و على الثاني يلزم ان يكون مجموع الوجودة و اما انه ليس بالسلب و الايجاب فلهذا بعينه و اما انه و ليس بالتضايف فلان الوحدة لكونها مقومة والمضافان معا و لانه لو كان كذلك لا متنع انفكاك كل واحد

<sup>•</sup> ٤ ـ شا ودا وزى : ليس بشىء .

منهما عن الاخرى فى الخارج والذهن ، والوحدة بخلافه و كذلك القول فى الواحد بالقياس الى الكثير فاذن ليس بين ماهيتى الواحد و الكثير تقابل اصلا بل التقابل الأانما عرض لهما من جهة عارض عرض لهما و هو عروض المكيالية للواحد و المكيلية للكثير ، اذ مفهوم كون الشيء واحدا و مفهوم كون الشيء كثيراً ليس مفهوم كونه مكيالا و الا لزم من تعقل كل واحد المختل اللخر ، و ليس كذلك و لا شك فى ان الشيء من حيث انه مكيل مقابل للشيء من حيث انه مكيال ، فالواحد من حيث انه مكيال والمكيالية و المكيلية من باب المضاف ، لاستحالة تعقل احدهما بدون الاخر فاذن التقابل بينهما تقابل التضايف ، لكن لا بحسب ماهيتهما بل بحسبعارض عرض لهما و هو المكيالية و اليه اشار بقوله «بل لان الواحد من حيث انه مكيال يقابل الكثير من حيث انه مكيال فالتضايف عرض لهما لاضافة عرضت لماهيتهما» و هو المكيلية والمكيلية والمكي

«و لا تقابل بين الاعدام» و به يظهر انحصار التقابل فى الاقسام الاربعة المذكورة على ما قيل «لامتناع كون العدم المطلق مقابلاللعدم المطلق» لا متناع كون الشيء مقابلا لنفسه و فى الحواشى القطبية هذا النا اعتبرنا مفهوم العدم المطلق من حيث هو ، اما ان المتبرناه بحسب

٤١ ـ شا وزا وزى: باسقاط التقابل.

٢٤ نو ودا: من تعقل احدهما.

٤٣ دا وشا: اذا اعتبرناه .

الافراد فلصد قهما على كل موجود يغاير العدمين المضافين لوجود المطلقين في المضافين اقول و فيه نظر لان العدم المطلق عند الاضانة لا يبقى عدما مطلقا فلم يكن العدم المطلق في المضاف ، سلمناه لكن العدمين المطاقين اللذين في عدم زيد و عدم عمر و لا يصدقان أنا على بكر فان العدم المطلق كيف يصدق على الموجود «و للمضاف» اى و لا متناع كون العدم المطلق مقابلا العدم المضاف «لكونه» اى لكون العدم المطلق «جزءا منه» اى من المضاف و فيه نظر لانا لانسلم انه جزء لما عرفت غير مرة سلمنا لكن لايلزم من كونه جزءاً له كونه محمولا عليه ليلزم اجتماعهما في الصدق على شيء واحد .

«و كون المضاف» اى و لا متناع كون المضاف «مقابلاللمضاف لصدقهما على كل ما هو مغاير لهما» اى على كل موجود مغاير للموجودين اللذين هما عدمهما و فى الحراشى القطبية هذا انما يتم اذا كان المراد من عدم زيد هو اللازيد ليتم الدليل و فيه نظر .

«والاضداد منها ما يصح عليها التعاقب كالسواد و البياض و منها مالا يصح عليها» التعاقب «كالحركة عن الوسط واليه» فانه لا يصح عليها «اذ لابد ان يتوسطهما السكون» فان المعلم الاول ارسطو ، ذهب الى انه لابد فى كل حركتين مستقيمتين مختلفتين فى جهة من سكون يتخللهما و تابعه الشيخ و ذهب افلاطون الى ان ذلك لا يجب.

٤٤ زد وشا : الايصدق .

## «البحثالرابع»

## «في الوجوب و الامكان و الامتناع»

«كل مفهوم ان امتنع عدمه لذاته فهوالواجب لذاته ، و ان امتنع وجوده لذاته فهو الممتنع لذاته ، و ان لم يمتنع عدمه و لا وجوده لذاته بل امكن كلمنهما له لذاته فهو الممكن لذاته ، و لكل واحد من الاول و الثالث» اى الواجب كلفاته و الممكن لذاته «وجود في الخارج ، اما الثالث فلان من الموجودات ما هو مركب و كل مركب موجود ممكن لذاته لافتقاره » في وجوده «الى اجزائه» التي هي غيره وكون كلمفتقر في وجوده الى غيرهممكنا لذاته ظاهر، وانماخصصنا المركب بالموجو دليندفع ما في الحواشي القطبية من أن قوله: و كل مركب ممكن لذاتب مستلزم لامكان المركبات الممتنعة كالمركب من الضدين مثلا و يمكن ان يمنع الأ افتقار المركب الممتنع الى اجزائه منع التقدير لجواز استلزام المحال المحال ، و انما خصصنا الافتقار بالوجود لان الافتقار مطلقا لايستلزم الامكان بل في الوجود ، فان الواجب لذاته مفتقر في الصفات الاضافية الى غيره و فاقا و انما قدم بيان وجود الثالث على الاول لا بتنائه عليه على ما قال:

٥٥ زا وزد: للواجب ، للممكن .

۶۶ زا وزد ودا : نمنع ـ

«و اما الاول فلان مجموع الممكنات الموجودة» موجود «ممكن» اما انه موجود فلا متناع ان يكون مجموع الامور الوجودية معدوماً ، و اما الثاني فلافتقاره الى كل واحد منهما «فله علة تامة» و في الحواشي القطبية لكونه موجودًا و غير واجب لانتفائه بانتفاء جزئه ، لا للافتقار لمامر من أن الافتقار إلى الاجزاء لا يستلزم الامكان كالمركبات الممتنعة، و قد عرفت ان التقييد بالوجود يسقط هذا «موجودة» و في الحواشي القطبية في اطلاق الموجود على العلة التامة نظر لان احد اجزائها عدم المانع و هو لايكون جزء من الموجود ، فالاولى ان يقال : فله علة فاعلية مستجمعة للشرايط و من الشرايط ان يكون المانع مرتفعاً لا ان يكون عدم المانع موجوداً او واقعاً او ثابتاً لبعد اطلاق هذه الالفاظ على الأمور العدمية ، و ان لم يكن عدماً صرفا اقول و هذا انما يتم اذا كان المانع امرة وجوديا و هو ممنوع لاحتمال ان يكون عدميا فيكون عدمه وجوديا اذ لا عبرة باللفظ بل بالمعنى .

«و هى لا يجوز ان يكون نفسه ٤٠» اى نفس المجموع «وهوظاهر» لظهور امتناع تقدم الشيء على نفسه «و لا داخلة فيه» اى فىالمجموع «لتوقفه» اى لتوقف المجموع «على كل واحد من اجزائه فلايكونشىء منهما علة تامة» اى علة فاعلية مستجمعة للشرايط لان المراد من الاستجماع ان يصير الفاعل بهافاعلا بالفعل على مافى الحواشى القطبية «فهي ٤٨ موجودة

٧٤ مت وچاپى: نفسها ، فيها لتوقفها ، اجزائها .

٤٨ مت : فهي امر موجود خارج ، شا : بل هي موجودة .

خارجة عنها» اي عن الممكنات الوجودة .

«والموجود الخارج عن جميع الممكنات الموجودة واجب لذاته ، و اذا ثبت هذا و العالم ان الواجب هو استحقاقية الشيء الوجود لذاته» اى من ذاته على ما فى الحواشى القطبية «والواجب لذاته له هذه الصفة فلا يحتاج فى وجوده الى غيره» ضرورة «و هذه الصنة» اى عدم الاحتياج فى الوجود الى الغير «معلولة للولى» اى للصنة الاولى و همى استحقاقية الوجود من ذاته لانه كلما ثبت استحقاقية وجود الشيء لذاته ثبت عدم الحتياجه فى وجوده الى الغير بخلاف العكس ، لثبوت الثانية فى الممتنع بخلاف الاولى .

«والامتناع هو استحقاقية الشيء العدم لذاته والممتنع له هذه الصفة فلا يحتاج في عدمه السي غيره» والاعتبار الثاني معلول للاعتبار الاول كما عرفته في الواجب و اعلم ان الممتنع ليس لهذات يقتضى العدم. بل تصور ذاته يقتضى ان لا يكون له وجود في الخارج.

«والامكان هو استحقاقية الشيء لذاته لا استحقاقية الوجود ولا العدم من ذاته ، و الممكن لذاته له هذه الصفة فيحتاج في وجوده وعدمه الى غيره بالضرورة» فيكون الصنة الثانية معلولة للصفة الاولى على قياس مامر و فيه نظر لان الاستازام هيهنا متعاكس و في الحواشي التطبية قيل هذه الصنة معلولة للاولى بناء على ان الاولى هي صنة للشيء باعتبارذاته

٤٩ متونو ودا: ذلك .

٥٠ ــ زا وشا : استحقاق .

والثانية باعتبار غيره و ممكن ان يقال: ان الاولى هي صنة للشيءباعتبار ذاته والثانية باعتبار غيره ، و يمكن ان يقال: ان الاولى معلولة لثانية بناء على انها عدمية ، و الثانية وجودية اقول و في القولين نظر اما في الاول فلانه لا يصح التعليل لجواز ارتفاع ما بالغير بارتفاعه مع تحقق ما باعتبار ذاته و حاله ، و اما في الثاني فلانسلم ان الاستحقاقية عدمية ان اراد بالعدمي ما في نفس مفهومه و حقيقته نفي شيء ، فان النفي داخل في مفهوم النسبة التي هي مفهوم النسبة التي هي الاستحقاقية ، وان اراد بالعدمي المفهوم المعدوم، فكما ان الاستحقاقية من الاعتبارات العقلية لا الموجودات الخارجية ، فكذا الاحتياج .

و اعلم ان العلماء اختلفوا في ان الوجوب هل هو امر ثبوتي املا ، والمصنف اختار انه ثبوتي و استدل عليه بقوله :

«و الوجوب مقتضی اشبات الوجود» و كل ما كان كذلك كان وجوديا «فيكون» الوجوب «وجوديا» اما الصغرى فلانه اذا لم يجب وجود الشىء لم يوجد فيلزم ان يكون الوجوب سببا للوجود و اذا كان كذلك وجب ان يكون الشىء موجوداً مادام واجباً فيكون الوجوب سببا لشبات الوجود و فيه نظر لان تقدم الوجوب على الوجود انما يصح فسى

٥٢ نو ودا : فلا نا لا نسلم .

٥٣ : و ودا : باسقاط المفهوم .

٤٥٠ زا وشا وزي : مقتضي .

الممكن دون الواجب و لما في الحواشي القطبية من ان غايته ان الثبات لاينفك عنه اما انه يكون مقتضاه فلا ، و اما الكبرى فلان الامر العدمي لا يكون سبباً و هذا انما يتم لوبين ان م ثبات الوجود امر وجودى على انا نقول: الوجوب كيفية نسبة الوجود الى الماهية لا انه استحقاقية الماهة الوجود من ذاته كما ذكره آنفاً فكون اعتباراً عقلياً «و هو نفس ماهمة واجب الوجود ، و الا لكان داخلا فيها او خارجياً عنها و الاول يقتضي التركيب ، والثاني تقدم الصنة الوجودية للماهية» و هي الوجوب «على وجود الماهية لتقدم الوجوب على الوجود» لان مالا يستحق الوجود لا يحصل له الوجود و فيه نظر لان الوجوب لا يخلو من أن يكون متقدماً على الوجود ام لا ، فان كان الاول يلزم ان يكون متقدمًا على الماهية لكون الوجود عين الماهية والمتقدم على الشيء لا يكون نفسه ، و ان كان الثاني يسقط الاستدلال على انانقول: قوله: الوجوب مقتض اثبات الوجود يناقض قوله الوجوب نفس ماهية واجب الوجود ، لأن الوجوب اذا كان مقتضاً لثبات الوجود كان غير الوجود لان المقتضى و هــو الوجوب غير المقتضى و هو ثبات الوجود غير الوجود فيكون الوجوب غير الوجود، و اذا كان غير الوجود كان غير الماهية.

لا يقال : المغاير للمغاير للشيء لايجب انيكون مغايرًا له فان الالف مغاير للباء والباء مغاير للالف مع ان الالف لا يغاير نفسه .

٥٥ نو وزه: ان ثبوت الوجود.

٥٦ زا وشا :لانه استحقاقيه .

لانا نقول من الرأس: الوجوب المقتضى لشبات الوجود ان كان غير الوجود كان غير الماهية و ان كان عين الوجودكان مناقضا لقوله: الوجوب متقدم على الوجود ، و لما فى الحواشى القطبية من ان تقدم الصفة الوجودية على وجود الماهية انما يلزم لو كان الوجود غير  $^{\circ}$  الماهية حتى يكون استحقاقها للوجود متقدماً عليه و اما اذا كان عينها فلا وان قرر  $^{\circ}$  الدليل هكذا: الوجوب او الوجود نفس ماهية الواجب اذ لو زاد عليها يلزم المحال ، سقط هذا النظر و اقول : لكن توجه آخر لجواز ان يكون صدق ذلك بان يكون الوجود نفساً و الوجوب زايداً و هو فى صدد بيان ان الوجوب نفس الوجود .

«لايقال: لوكانالوجوب ثبوتيالكانزايداً على الذاتلكونه نسبة بينها و بين الوجود» و وجوب تأخر النسبة عن كل واحد من المنتسبين «فساوى سايرالموجودات فى الوجود» بناء على اشتراك الوجود معنى «و خالفها بالماهية» و ما به الاشتراك مغاير لما به الاختلاف ضرورة «فوجوده غيرماهيته فماهيته انلم يستحق ذلك الوجود لما هى هى لكانت ممكنة العدم فالواجب ايضاً كذلك» لوجهين : اما الاول فلان الواجب لذاته انما صار واجباً لذاته بالوجوب فاذا كان سبب صيرورته واجبا لذاته ممكنا لذاته كان هو اولى بان يكون ممكنا لذاته لكن الواجب الناته كان هو اولى بان يكون ممكنا لذاته لكن الواجب الناته الذاته المنالوب استحال ان يكون ممكنا لذاته المنالوب استحال ان يكون ممكنا لذاته المنالوب استحال ان

٥٧ - زا وزد: عين الماهية.

٥٨ شا وزه وزا : حرر .

ىكون ممكنا لذاته . و اما الثانبي فلان الوجوب لو كان ممكنا لذاته لكان قابلا للعدم فيلزم ان يكون الواجب لذاته كذلك لكـون الوجوب حينئذ معلولا له لاستجالة احتياج الواجب في وجوب وجوده الى غيره و امكان عدم المعلول يوجب امكان عدم العلة «وان استحقت» اى ماهية الوجود «فاستحقاقها له<sup>ه</sup> انكان زايداً لزمالتسلسل» اوامكان الواجب، لانا ننقل الكلام الى استحقاق ماهية ٦٠ وجوب الوجو دلوجوده فنقول : لو كان امراً ثبوتياً زايداً عليها لساوى ساير الموجودات في الوجود و خالفها بالماهيةيكن الوجوب الى اخره «و ان لم يكن زايداً لم يكن الوجوب ثبوتياز ايدا» اذ انتفاء الجزء يستلزم انتفاء الكل «والمقدر خلافه» اذالتقدير انه ثبوتي زايداماان التقدير ٦١ اثبوتي فظاهر واماان التقدير انه زاید فلان کونه ثبوتیاً یستلزم کونه زایداً کمامر و فیالحواشی القطبية هذا ممنوع ، اذ لا يلزم من عدم كونه زايداً ان لا يكون ثبوتياً اجيب عنه بعد مامر بان اللزوم ثابت لانه عكس نقيض ٣ قوله لو كان ثبوتياً لكان زايداً .

«و لان استحقاق الوجود سابق عليه» لان الشيء ما لم يستحق الوجود لا يحصل له الوجود و فيه مامر «فلو كان» اى استحقاق الوجود

٥٥ ـ زا وشا: باسقاطله.

٠٦- زا وشا: الوجوب.

٦١ زا وشا : التقدير ثبوتي .

٦٢ ــ زي وزه: نقيضه.

الذي هوالوجوب «ثبوتيا يلزم آثبوت الصفة» و هوالا ستحقاق «للموصوف» و هو الماهية «قبل ثبوته» و هو محال لان ثبوت الصفة للموصوف في نفسه و في الحواشي القطبية الموصوف في نفسه و في الحواشي القطبية ان اراد بالقبلية الطبيعية فالملازمة مسلمة دون استحالة التالي، و ان اراد بها غيرها فالملازمة ممنوعة، يعني ان اراد بها قيام الصفة الوجودية بالمعدوم فلزومه ممنوع، لان الماهية من حيث هي هي لا يصدق عليها انها معدومة، و الوجوب يكون قائماً بها من حيث هي هي و ذلك غير ممتنع و اقول الانسب ان يقال: لان ذلك انما يلزم لوكان تقدم الوجوب على الوجود تقدماً بالزمان فليس كذلك لان الوجود لا يتخلف عن الوجوب و ذلك لان الماهية من حيث هي هي و ان لم يكن موجودة و لا معدومة لكن لا يخلو عن صفة الوجود و العدم، و عند خلوها عن صفة الوجود يصدق عليها انها معدومة وعندالعكس بالعكس وهو واضح.

«و لانه لو كان ثبوتيا خارجاً عن الذات لكونه نسبة بينها و بين الوجود و وجوب مغايرة النسبة للمنتسبين فيكون ممكنا لاحتياجه الى الذات» لقيامه بها «فلا يجب الا لوجوب علته» لكن علته هى الماهية «فللماهية وجوب قبل هذا الوجوب» و هو محال ، لان الكلام في ذلك الوجوب كالكلام في هذا الوجوب فيلزم ان يكون للماهية وجوبات لغير٦٠ نهاية و استحالته ظاهرة .

٦٤ نو ودا وزی : علی ثبوت .

٥٠ نو ودا وشا: وانه.

**٦٦**ـــ نو وزی وشا : بغیر .

«لانانحب عن الاول بان الوجوب نفس الماهية» و توجيهه ان يقال : لانسلم انه لو كان ثبوتيا زايداً قوله ١٧ لكونه نسبة قلنا : ممنوع فانه نفس الماهية «لما بيَّناآنفا» وفيه نظر لان الوجوب على ما ذكره من التفسير و هو استحقاقية الماهية الوجود من ذاته نسبة بين الماهية والوجود فكيف بكون نفسها و اما الذي استدل به على انه نفس الماهية فقدمر ضعفه و في الحواشي القطبية ما بيتن ان وجود الوجوب هو عين ماهية الوجوب بل سين انالوجوب نفس ماهيةالواجب ووجود الواجب عين ماهيته فيلزم منه ان يكون وجود الوجوب عين ماهيته اقول: يلوح من هذا الكلام ان النسخة التي وقعت اليه طاب ثراه كان فيها هكذابان وجود الوجوب نفس ماهيته على ما يظهر بالتامل فان قيل لوكان الوجوب نفس ماهيته توالي لكان وجوده تعالى زايداً على ماهيته لان الوجوب الذي هو نفس ماهيته يساوي ساير الموجودات في الوجودو يخالفها ١٨ بالماهية فوجوده غير ماهيته و هو خلاف مذهبكم قلنا : لانسلم بل مخالفته لساير الموجودات بامر عدمي و هو عدم عروض الوجود له ؛ لا بالماهية فلا يلزم ما ذكرتم و اليها اشار بقوله «فيكون مخالفته» اى مخالفة الوجوب لساير الموجودات «بامر عدمي» و هو عدم العروض ٦٩ «سلمناه» اي سلمنا انالوجوب لو كان تبوتيا لكان زايداً «لكن لانسلم ان ماهيته»

**٦٧**ـــ شا وزد : لانه نسبته .

٦٨ نو ودا وزى : خالفها .

**٦٩**ـــ نو ودا : عدم عروض .

اى ماهية الوجوب «لو كانت ممكنة لكان الواجب ممكناً» قوله لان الواجب انما صار واجباً لذاته لان ماهيته كافية في حصول ماله مـن الوجود ، و كون ماهيته بهذه الحالة استلزمت ٧٠ الوجوب الذي هــو استحقاقية الوجودمن ذاته ، و اذا كان كذلك كان الوجوب صفة للواجب فلايلزممن امكانه امكانه «فان امكان الصفة لا يوجب امكان الموصوف» و في الحواشي القطبية بناء على انها معلولة لذات الواجب و امكان المعلول لا يوجب امكان العلة و فيه نظر لان الوجوب اذا كان نفس ماهية٧١ الواجب فامكانه يوجب امكان الواجب بالضرورة ، اقول النظر غير وأرد لان هذا المنع بعد التنزل و تسليم كونه زايداً و قوله ثانياً لوكان ممكنا لذاته لكان قابلا للعدم فيلزم ان يكون الواجب ايضاً كذلكقلنا: لانسلم ذلك قوله لان امكان عدم المعلول يوجب امكان عدم العلة قلنا لانسلم و انما يلزم ذلك ان لو كان ارتفاع المعلول موجباً لارتفاع العلة و ليس كذلك لان المعلول اذا ارتفع كان العلة مرتفعة قبله ، كماسيجي و اذا كان كذلك فلا يكون عدم المعلول موجبًا لعدم العلة بل موجب له.

و لقائل ان يقول: سلمنا ان عدم المعلول لا يوجب عدم العلة و لكن يستلزمه ، و هذا القدر كاف٢٠ بل الجواب ان عدم المعلول لا يستلزم عدم ذات العلة الموجدة اياه فان ذلك قد يكون بانتفاء شرط مع كون

۷۰ نو وشا وزی : استلزم .

۷۱ـــ زا وزی : الواجبالوجود .

٧٢٠ نو و شا و زى: يكفيها .

ذات العلة الموجدة بحالها ، فلم يلزم حينئذ من امكان عدم الوجوب امكان عدم ذات الواجب «سلمناه» اى سلمنا ان ماهية الوجوب لو كانت ممكنة لكان الواجب ممكنة «و لكن لانسلم ان التسلسل اللازم على تقدير ان استحقاقها للوجود يكون زايدة محال» لانه من جانب المعلول و البرهان انما قام على انتهاء الممكنات الى علة اولى لا الى المعلول اخير .

«و عن الثانى بمنع الشرطية المذكورة» اى لانسلم ان الوجوب لو كان ثبوتياً يلزم ثبوت الصنة للموصوف قبل ثبوته «فان اللازم حينئذ» اى على تقدير ان يكون استحقاق الوجود سابقاً عليه «ان يكون ثبوت الصنة قبل ثبوت الموصوف لا ثبوتها للموصوف قبل ثبوته» لا يقال : ثبوت الصفة قبل ثبوت الموصوف ان كان بذاتها لم يكن الصنة صفة و ان كان بغير الموصوف لم يكن صفته ، لانا لانسلم ذلك فانه يجوز ان يقوم الصنة الشيء بغيره قبل زمان وجوده ، و اما في زمان وجوده فلا كما سيذكره المصنف و فيه نظر و في الحواشي القطبية فيه نظر لانه اذا سلم ثبوت الصنة قبل ثبوت الموصوف و لا شيء قبل هذا الموصوف حتى ثبت له الصنة فتعين ثبوته للموصوف كما زعم السائل فاذن الجواب الحق ما اشرنا اليه .

«و عن الثالث بمنع الشرطية» اى لانسلم ايضاً ان لو كان ثبوتياً

٧٧ زا وزى: لكان ذات الواجب.

٧٤ زا وزد: المعلول الأخير .

لكان خارجا «و ما ذكره لبيانها» و هو ان الوجوب نسبة «فهوممنوع» فان الوجوب عندنا نفس ماهية واجب الوجود لما بينا «و بتقدير تسليمه» اى و بتقدير تسليم كون الوجوب نسبة «فلانسلم استلزام وجوب مغايرة اننسبة لكل واحد من المنتسبين خروجها عن كل منهما فان لمجموع النسب نسبة الى كل واحد من النسب و تلك النسبة مغايرة لكل واحد منهما و داخاة فى مجموع النسب» و الالم يكن المجموع ٥٠ مجموع .

لايقال نحن نقول و وجوب تأخرالنسبة عن كلواحد من المنتسبين بدل قوله و وجوب مغايرة النسبة للمنتسبين فيندفع ما ذكرتم لان المتاخر عن الشيء يكون خارجاً عنه بالضرورة ، لا المغايرة لانالانسلم وجوب تأخر النسبة عن كل واحد من المنتسبين فان لمجموع النسب نسبة الى كل واحد من النسب و تلك النسبة ليست متاخرة عن كل واحد منهما ضرورة كونها داخلة في مجموع النسب بل الطريق في دفعه ان يقال: الوجوب نسبة والنسبة مغايرة للمنتسبين ضرورة فالوجوب مغايرة للماهية فهو اما ان يكون داخلا فيها او خارجاً عنها والاول يوجب التركيب في مأهيته ، والثاني كونه واجباً قبل هذا الوجوب ، كمامر و في الحواشي القطبية يمكن ان يقال: سلمناه و لكن لم قلتم الأفائه يلزم ان يكون الماهية وجوب اخسر النماهية وجوب تغير نهاية بل يلزم ان يكون للماهية وجوب نفس وجود بالنسبة الى وجود الوجوب الوجوب نفس وجود بالنسبة الى وجود الوجوب النه يكون ذلك الوجوب نفس وجود بالنسبة الى وجود الوجوب النسبة الى وجود الوجوب النه يكون ذلك الوجوب نفس وجود

٧٥ نو ودا: للمجموع.

٧٦ نو وزی وشا : بانه يلزم .

٧٧ نو وزه: الواجب.

الوجوب او نفس الماهية و حينئذ لا يلزم التسلسل و هو موضع نظر و بحث فليتامل فيه .

«و اما الامكان» اى الخاص «فاحتج الامام على كونه عدميابانه لو كان ثبوتيا لساوي ٧٨ غيره في الثبوت بناء على ان الثبوت» اعنى الوحو د «مشترك معنى و مايزه <sup>٧٩</sup> بالماهية فوجوده غير ماهيته فاتصافها» اى اتصاف ماهية الامكان « بالوجود ان كان واجباً» لذاته «لكان^^» اى الامكان «واجبا لذاته و لزم منه كون الممكن كذلك» اى واجباً لذاته «لاشتراط وجود الامكان بوجوده» اي بوجود الممكن اي وجود الممكن شرط لوجود الامكان ، لانه صفته و وجود الصفة مشروط بوجود الموصوف فيكون الممكن حينئذ شرطا لما ٨١ هو واجب لذاته و ماكان شرطاً للشيء الواجب لذاته كان اولى بان يكون واجباً لذاته و ذلكمحال ممنوع لجواز ان لا يكون امكان الامكان زايداً عليه و فيه نظر «ولزم التسلسل او الانتهاء الى امكان<sup>۸۲</sup> واجب لذاته» لاناننقل الكلام الـــى انصاف ماهيته بالوجود، ونقول اما ان يكون واجبًا او ممكنًا وكلو احدمن

۷۸ نو ودا: لتساوي .

٧٩ ــ زى : وتمايزه ، شا : و ما غايره .

۸۰ نو وشا: لذ انه کان .

۸۱ نووداوزی : فیما هو .

٨٢ شا وزد : الامكانالواجب .

الملازمين ٢٠ محال اماالتسلسل فظاهر واماكون الامكان واجبا فلاستلزامه كون الممكن واجبا لمامر .

«ولان الامكان لوكان ثبوتياو هو متقدم على وجود الممكن » لان صحة وجود الشيء سابقة على وجوده و الامكان قبل وجوده اما واجبا اوممتنعا و هما محالان «لزم تقدم الصفة على الموصوف» اى قيام الصفة الثبوتية بالموصوف قبل ثبوته «ان ثبت له و قيامها بغيره ان ثبت لغيره ٤٨٠ فهما محالان اما الاول فلان ثبوت الصفة للموصوف فرع على ثبوته فى نفسه و اما الثاني فلان صفة الشيء انما يكون قائما به لا بغيره ، و الا لم يكن صفته بل صفة ذلك الغير .

«و لانه نسبة بين الماهية والوجود فلو كان ثبوتيا لزم تاخره عن الوجود» لتاخر النسبة عن المنتسبين و اذا كان متاخراً عنه امتنع ان يكون متقدماً عليه ضرورة و اللازم باطل لمامر آنفا و لقائل ان يقول: اللازم هو تقدم الوجود على الامكان لا يلزم من فرض الامكان ثبوتيا فان ذاك لازم سواء كان وجوديا او عدميا فيمكن ان يعارض ذلك و يقال: الامكان نسبة فلو كان عدميا لزم تاخره عن الوجود و يمكن ان يجاب عنه بانا لانسلم انه حينئذ لوكان عدميا لزم تاخره عن الوجود لان مالاهوية له في الاعيان لا يتاخر عماله هوية ، لان معنى تأخره عن الوجود قيامه بالماهية حتى يكون ذلك بعد اتصافها بالوجود او قبله .

٨٣ نو ودا وزه: اللازمين.

٤٨- نو ودا وزه: وهما.

فان قيل حاصل ما ذكرتم ان النسبة لايجب ان يتاخر عن المنتسبين على تقدير كو نها عدمية ، و يجب ان يتاخر عنهما على تقدير كبرنها وجودية و ليس كذلك لان النسبة مناخرة مطلقا، فنقول: انها متاخره ايضاً على تقدير كونها عدمية لكن في العقل لا في الوجود الخارجي ، فان قيل الامكان على تقدير ٥٠عدميته لمالم يكن متاخراً في الخارج فلا يخلو من ان يكون متقدماً فيه او لم يكن و على الاول يلزم تقدم النسبة على المنتسبين في الخارج و هو باطل بالضرورة ، و على الثاني يلزم الانقلاب فنقول : لانسلم انه يلزم الانقلاب و انما يلزم حينئذ لو كان متصفاً في الخارج بالوجـوب ، او الامتناع وليس كذلك فانهما ايضا من الاعتبارات العقلية و لا يتصف ٨٦ موصوفهما بهماالا في العقل ، و الشيء المعروض للامكان في العقل متصف به فيه قبل الدخول في الوجود و بعده ، فان قيل انكمذكرتم اولاانه متاخر في العقل فكيف يكون متقدماً فيه فنقول جاز ان يكون بحسب الاعتبارين ٨٧ و الحق ان المتاخر هو الامكان بمعنى كيفية النسبة الوجود الى الماهمة ني الحكم العقلي والمتقدم هو بمعنى كون الماهية بحالة لايستحق الوجود و لا العدم من ذاته فان ماهية الممكن قبل الدخول في الوجود بهذه الحالة و قد او مانا الى ذلك قبل.

«و هو ضعيف لانأ نمنع امتناع التسلسل المذكور» لانه من جانب

۸۵ زا ودا: کونه عدمیه .

٨٦ نو وزي وشا: بهما موصوفهما .

۸۷ــ شا وزد : اعتبارین .

المعلول لا العلة «و امتناع» اى و نمنع امتناع « قيام ما هو صفة للشىء بغيره فى زمان هو قبل زمان^ وجود الموصوف» لمقلتم انه ممتنع لابد له من دليل ، و اجيب عنه بان هذا هيهنا غير ممكن لانه لو كان الامكان قائما بغير الممكن لزم امكان الواجب او الممتنع لان غير الممكن منحصر فيهما لا يقال : لم لا يجوز ان يقوم امكان كل فرد من افراد الممكن بغير ذلك الفرد عند عدمه و به عند وجوده ، لانانقول لان ذلك انتقال الامكان من محل الى محل و هو ضرورى البطلان .

«وامتناع» اى و نمنع امتناع «تقدم ما عرض له الانتساب» و هو الامكان «الى غيره» و هو الوجود «بحسب الذات عليه» اى علىذلك الغير لجواز ان يكون متقدماً عليه به بحسب الذات و متاخر عنه باعتبار عروض الانتساب، و توجيهه ان يقال: ان اردتم بامتناع تقدمه على الوجود حينئذ امتناع تقدمه بحسب الذات فهو ممنوع، و انما يكون كذلك ان لوكان متاخراً عنه بحسب الذات و ليس كذلك ، بل تاخره عنه باعتبار عروض عارض، لم قلتم لا يجوز ذلك لا بد له من دليل ، و ان اردتم بامتناع تقدمه العلم عليه حينئذ امتناع تقدمه لا بحسب الذات بل بحسب عروض الانتساب فهو مسلم لكن تقدمه عليه ليس الا بحسب الذات ، و فيه نظر لانه فسر الامكان مسلم لكن تقدمه عليه ليس الا بحسب الذات ، و فيه نظر لانه فسر الامكان

٨٨ نو وشا: وجوده الموصوف

۸۹ــ نو وشا : کل موجود

<sup>•</sup> ٩ نو وشا: باسقاط عليه .

۹۱ نو ودا وزد: على الوجود.

بنفس الاستحقاقية لابمعروضها ٩٢ حتى يمكن ان يتصور فيه ان يكون متقدماً بحسب الذات و متاخراً بحسب العارض .

«و احتج الشيخ على كونه ثبوتياً بانه لو لم يكن ثبوتياً لم يكن الشيء الذي فرضناه لم يكن الشيء الذي فرضناه ممكناً ممكناً «لانه لا فسرق بين قولنا لا امكان له» اى ليس للشيء امكان «و بين قولنا امكانه لا» اى امكانه عدمى لعدم وقوع التمايز في العدمات و اذا كان كذلك يصدق على الشيء الممكن في نفسه لا امكان له اى ليس له امكان على تقدير صدق امكانه لا عليه ، و اذا صدى عليه ذلك لم يكن ممكناً لان ما ليس له امكان لا يكون ممكناً اذا صدى عليه ذلك لم يكن ممكناً لان ما ليس له امكان لا يكون ممكناً ضرورة ، هذا بيان الملازمة و نفى التالى لا يحتاج الى دليل «و غيره» اى و احتج غير الشيخ على كون الامكان ثبوتياً «بانه مناف للامتناع العدمى فيكون وجودياً» لوجوب كون الامكان شوتياً «بانه مناف للامتناع العدمى فيكون وجودياً» لوجوب كون الامكان شوتياً «بانه مناف للامتناع العدمى فيكون وجودياً» لوجوب كون الامكان شهري فيكون وجودياً»

«والجواب عماذكره الشيخ منع عدم الفرق بين القولين المذكورين فان الاول نفى الامكان بالكلية» وجوديا كان او عدميا و الثانى اثبات لصنة عدمية والفرق بين نفى الامكان بالكلية و بين اثبات الامكان العدمى بين ، و قوله «بل بينهما» اى بين القولين «منافاة» ضرورة تحقق المنافاة بين نفى الامكان و ثبوته ، تاكيد للفرق المذكور و اشارة الى ان وجود

٩٢ زا وزه: لابعروضها.

۹۳ زا وزد وشا : کونه :

۹۶ــ زا وزه : هذا ماذكره .

انفرق بين القولين و ان لم يستلزم امتناع صدقهما على شيء واحد لكن المنافاة بينهما يستلزمه و انها متحققة هيهنا ، فيمتنع صدق قولنا لا امكان له عليه على تقدير صدق امكانه لا عليه حينئذ لا انه يصدق عليه على تقدير صدقه عليه و لا يخفى ان هذا انما يتوجه لو فسر العدمى بما مفهومه وحقيقته نفى شيء و اما اذا فسر بالمعدوم فلا اذ لا شك انه لو كان معدوما لم يبق فرق بين قولنا ليس له امكان و بين قولنا الامكان معدوم .

«وعماذكرهغيره» اى والجوابعماذكرهغير الشيخ «انيقال: بلهولكونه منافياً للوجوب الوجودى يكون عدمياً هكذا ذكره الامام وهو معارضة لاحل» ، و اعلم ان كلام الامام انما يصلح ه للمعارضة لو كان كلام الغير مبيناً على ان احدالنقيضين يجب ان يكون وجودياً اذ يصح ان يقال انه مناف اى نقيض للوجوب الوجودى فيكون عدمياً لوجوب كون احد النقيضين عدمياً ، اما اذا كان مبيناً على عدم التقابل بين العدمات فلا ، اذ لا يصح ان يقال : انه مناف للوجوب الوجودى فيكون عدمياً لعجم التقابل بين العدميات و فاقاً الا التقابل بين العدميات و لو لا للهور وهو ان يقال : سلمناان احدالنقيضين ان الحل على الاول في غاية الظهور وهو ان يقال : سلمناان احدالنقيضين ويجب ان يكون وجودياً لكن لانسلم ان الامكان يناقض الامتناع اذ لو يجب ان يكون وجودياً لكن لانسلم ان الامكان يناقض الامتناع اذ لو اللازم باطل بالضرورة ، و ذكر المصنف ان وجوب كون احد النقيضين و اللازم باطل بالضرورة ، و ذكر المصنف ان وجوب كون احد النقيضين

۹۵ زا وزی : یصح معارضته .

٩٦ نو ودا وزى الوجوديات و زا: العدمات.

وجوديا ممنوع لان الامتناع و اللامتناع متناقضان مع كونهما عدميين و ذلك يوجب عدم دخول المتناقضين في التقابل السلب و الا يجاب لانه اعنبر كون احدهما وجوديا و ايضا لما كان منعه هذا مبنيا على المستند المذكور يمكن دفعه بدفعه ، و هو بان يقال : الامتناع لا يخلو اما ان يكون وجوديا او عدميا فان كان الاول فظاهر ، و ان كان الثاني فكذلك لان اللامتناع حيننذ يكون وجوديا لان عدم العدم وجود ، اى مستلزم للوجود على ما سلمه قبل ذلك .

«و لا يقال: ما ذكره الامام العلامة حل لكونه نقضا اجماليا وتوجيهه ان يقال: لانسلم ان احد المتنافيين يجب ان يكون وجوديا و الاخر عدميا اذ لو وجب ذلك لكان الامكان لكونه منافيا للوجوب الوجودى عدميا و اللازم باطل عندكم فالملزوم مثله ، لان كلام المعلل مبنى على ان احد المتنافيين يجب ان يكون وجوديا و الاخر عدميا و كلام الامام العلامة لا يصح ان يكون حلا الا على الثاني دون الاول على مالا يخفى، و فى الحواشي القطبية و اما الحلالا فهو ان يقال: المقابل للامتناع عدم الامتناع و هو شامل لامرين الوجوب و الا مكان و مقابل العدمي يجوز ان يكون منقسما الى وجودي و عدمي ، و اقول: توجيهه ان يقال: ان أردتم بالمنافي المقابل الذي هو اعم من المناقض فوجوب كون احدهما وجوديا و الاخر عدميا ممنوع ، و ان اردتم به المناقض فلانسلم ان الإمكان مناقض للامتناع ، بل نقيضه اللامتناع و نقيض العدمي يجوز الإمكان مناقض للامتناع ، بل نقيضه اللامتناع و نقيض العدمي يجوز

۹۷ نو ودا وزی : فبان یقال .

ان یکون منقسما الی وجودی وعدمی ؛ لم قلتتم ذلك ، لابد له من دلیل و فیه نظر عرفته انها .

«وكيف ٩٨ كان» اى الامكان من كونه عدميا كما ذهب اليه الامام او وجودياً كما ذهب اليه الشيخ «انما بعرض للممكن اذا اخذناه» من حيث هو هو «مع قطع النظر عن وجوده و عدمه لانه اذا اخذناه مع الوجود كان واجباً » لانه حال كو نهمو جوداً استحال عدمه وفي الحواشي القطبية لانه حينئذ يكون مأخوذ أمع علته التامة لوجوده والشيءمع علته التامة يكون ممتنع العدم فيكون واجباً «و ان اخذناه مع العدم كان ممتنعاً» لان الشيء حال كونه معدوماً استحال وجوده، و يمكن ان يقال ايضاً: لانه حينئذ يكون ماخوذاً مع عدم علته التامة لوجوده و الشيء مع عدم علته التامة لوجوده يكون مستنع الوجود فيكون ممتنعاً و اذا كان واجباً او ممتنعاً يمتنع عروض الامكان له ، و لقايل ان يقول: لانسلم انه ان اخذناه مع الوجود او مع اامدمكان واجبآ اوممتنعا ان اردتم بالوجوب والامتناع الوجوب بالذات و الامتناع كذلك ، وان اردتم بهما الوجوب و الامتناع بالغير فلانسلم عدم عروض الامكان له فان الوجوب و الامتناع بالغير لا ينافي الامكان الذاتي.

«و هو» اى الممكن «قد يكون ممكن الوجود فى ذاته و قد يكون ممكن الوجود لغيره» اى ممكن الحصول لغيره و فى الحواشى القطبية و فى هذا التقسيم نظر لانه كتقسيم الانسان الى الانسان و الى الانسان

**۹۸**ـ شا وزد : کیفماکان .

الكاتب و ان قيدنا الانسان الاول باللاكاتب فلا يكون الاول اعم من الثانى بل مبايناله لكن المصنف حكم بان الاول اعم على ما قال «والاول اعم على ما قال «والاول اعم على من الثانى مطلقا لان كل ماهو ممكن الوجود لغيره فهو ممكن الوجود فى ذاته ، و الالكان واجب ١٠٠ الوجود لذاته او ممتنع الوجود لذاته و ما كان كذلك استحال حصوله لغيره ضرورة من غير عكس كلى «لان المفارقات» و هى الجواهر المجردة عن المادة القائمة بانفسها «يمكن الوجود هجودها الذواتها و تمتنع حصولها لغيرها» نعم بعض ما هو ممكن الوجود لذاته ممكن الحصول بل واجب الحصول لغيره كالصور و الاعراض .

«و الامكان اللازم للماهية ان كان كافيا في فيضان وجودها عن الواجب الوجود لذاته " كالامكان اللازم لماهية عقل الاول «او عنه» اي عن الواجب «و عن كل ما يمتنع انفكاكه عنه» اي عن الواجب كالامكان اللازم لماهية العقل الثاني مثلا «دامت» اي تلك الماهية «بدوامه» اي بدوام واجب الوجودو في الحواشي القطبية و لا يتخصص وجوده بحين بدون حين لانك ستعرف ان الممكنات مستندة في وجودها الي سبب واجب

٩٩ زا ودا ونو: قيدالانسان .

٠٠٠ زا وشا وزه :الواجبالوجود .

١ ــ مت و زى : ممكن .

٧ زا و شا و زد: لذاتها.

٣ـ نو وشا وزه: في ذاته .

٤ نو ودا وزى: العقل.

الوجود من جميع جهاته و كل ماكان كذلك آستحال ان يخصص بعض المستعدات بالفيض دون بعض بل يجب ان يكون عام الفيض و ان يكون اختـــلاف الفيض عنه بسبب اختلاف القـــوابــل ، و قـــد فــرضنا ان الامكان اللازم للماهية كاف في قبول الفيض عن واجب الوجود فوجب ان يكون موجوداً دائماً لا متناع تخلف المعلول عن العلمة «و الا» اي و ان لم یکن کافیاً «توقف» ای الفیضان «علی شرایط» وجودیة کانت او عدمية حتى يستعدالما هية لقبول الوجود عن واجب الوجود «فيكون له» اي لمثل هذا الممكن لذاته «امكانان: احدهما الامكان اللازم لماهيته» وهو كونه بحالة لايلزممن فرض وجوده ولاعدمه محال «والثاني الاستعداد التام الذي يحصل لها» اى للماهية الممكنة «عند حصول الشرايط و ارتفاع الموانع و هذه الشرايط يكون لا محالة حادثة» اذ لو كانت قديمة لزم من قدمها و قدم الواجب قدم الحادث و انه محال ، و اذا كانت تلك الشرايطحادثة يكون «مسبوقة بحوادث آخر لا الى نهاية لتكون كل سابق مقربًا للعلة الموجبة» اي الفاعلية «الي المعلول» الذي هو اللاحق بُعد َ بُعد هاعنه اذ لو لم يكن كذلك بل انتهت الى حادث لا يكون مسبوقا بحادث آخر فلايخلو من ان يكون العلة التامة لذلك الحادث قديمة او حادثة ٧ و على الاول يلزم انقلاب الحادث قديماً و على الثاني كون اللامسبوق بحادث

٥ زا و زد: يتخصص .

٦ نو و دا وزى: لماهية الممكن .

٧- نو و دا و زى : اومحدثة .

مسبوقاً به هذا خلف .

«و ذلك» اى كون قبل كل حادث، حادث الالى الاول «انما يكون بحركة دائمة» لا بداية لها و لا نهاية لتكون تلك الحركة سبباً لحصول تلك الاستعدادات المختلفة لا يقال: لو توقف كل حادث على حادث آخر لكان الحادث السابق جزءاً لعلة اللاحقة الفيلزم وجوده عند وجوده فيلزم وجود حوادث لا الى نهاية دفعة ، و هو محال لصحة التطبيق حينئذ لان كل سابق هو شرط معد للاحق الفلايجب وجوده عند وجوداللاحق فان الحركة الى الحيز الطبيعى شرط معد لحصول الجسم فى الحيز الطبيعى مع انها غيرموجودة عند حصول الجسم فيه .

«و لابد لتلك الحوادث من محل ليتخصص الاستعداد البوقت الدون وقت و بحادث دون حادث» و ذلك لتوقف تخصص الاستعداد على الاستعداد والمتوقف على المحل «و ذلك المحل هو المادة فكل حادث فله مادة و حركة سابقتان عليه» فظهر من هذا وجود مبدأ قديم يفيض وجود هذه الحوادث عند حصول الاستعدادات و وجود جسم قديم يتحرك

٨- زا و زى و دا: مسبوقاً له .

۹ نو و زا و داو زی: حادثا .

١٠ زا وزي وزد: اللاحق.

١١ ـ زاوزه ودا: للاحقه .

١٢ نو ودا وزى: الاستعدادات.

١٣- زا وزي: لوقت ولحادث.

بالحركة المتصلة على الدوام .

«و الممكن يجب وجوده عند وجود العالة التامة لوجوده» و فـــى الحواشي القطبية نسي اطلاق الوجود على العلة التامة نظر على ما تقدم «و الا لبقى ممكناً معها فيجوز وجوده في وقت دونوقت آخرفاختصاص وجوده باحد الوقتيين ان كان لا لمرجح، وقع الممكن لا لمرجح و ان كان لمرجح له يكن العلة التامة علة تامة بل جزءها هذا خلف» وفي الحواشي القطبية قوله و الالبقى ممكناً معها ان اراد به انه يتساوى نسبة الوجود و العدم اليه معها فهـو ممنوع ، و ان اراد به انه يجوز وجوده وعدمه معها فهو مسلم ، و لكن لانسلم لزوم الترجيح بلا مرجح لجواز اقتضاء العلة التامة او لوية طرف الوجود و ان لم ينته الى حدالتعيين ١٤ولاينافي الدليل المذكور ، على ان الممكن لا يكون احد طرفيه اولى به لذاتــه هيهنا يظهر عند النظر ، اقول و ذلك لانه لا يلزم من توقف حصول اولوية طرف الوجود على عدم سبب طرفالعدم ان لا يكون العلة التامة كافية نى حصول اولوية طرف الوجود و انما يلزم ذلك لو لم يكن العلةالتامة لاولوية طرفالوجود مشتملة على عدم سبب طرف العدم و هو ممنوع «و علم منه» اى من وجوب وجود المعلول عند وجود العلةالتامة لوجوده «انه» اى ان الممكن «مالم يجب لم يوجد» و ذلك لان حال الممكن مع حصول السبب التام لوجوده لمالم يكن كحاله قبل حصول «لامتناع ان يكون» اى الممكن «مع السبب التام كهو لامعه» فعند

١٤ نو ودا وزه: التعين .

حصول السبب التام لوجوده لابد و ان يحصل لطرف الوجود اولوية على طرف العدم ، و تلك الاولوية لاينفك عن الوجوب لوجوب وجود المعلول عند وجود علته التامة لوجوده ، و محصله ان الممكن مالم يصر وجوده اولى لم يوجد ، و اذا كان كذلك فمالم يجب لم يوجد ، اما الاول فظاهر لامتناع وقوع المساوى والمرجوح ، واما الثانى فلان تلك الاولوية من ذاته ، بل انما منتهية الى حد الوجوب لامتناع حصول تلك الاولوية من ذاته ، بل انما يكون حاصلة من علته و قد عرفت انه يجب وجود الممكن عند وجود علته ، فان قيل : يكفى فى تحقق الاولوية تحقق بعض ما يتوقف عليه وجوده و عند تحققه لا يجب وجوده فنقول ١٠٠ : لا نسلم و ان سلم لكن لا يكفى ايضاً فى وجوده فعند تحقق الجميع ينتهى تلك الاولوية الى حد الوجوب فيوجد .

قال الامام في المباحث المشرقية: الممكن مع السبب اما ان يكون حاله كهولا مع السبب اولا يكون كذلك ، والاول باطل لانه لوكان كذلك الم يكن السبب سببا هذا خلف ، و ان كان حاله مخالفة لتلك الحالة المتقدمة و قد كان لا مع السبب على حد التساوى فمع السبب خرج عن هذا التساوى و صار احد الطرفين به اولى فنقول: الطرف المرجوح مستنع الوقوع لانه حين ما كان مساويا كان ممتنع الحصول فحين ما صار مرجوحا فلان يمتنع وقوعه كان اولى و متى صار الطرف المرجوح

١٥ نو وشا: فنقول بل لانسلم .

۱٦ دا وشا وزد: حدالتساوي .

ممتنع ١٧ الحصول صار الطرف الراجح واجب الحصول ، لاستحالة الخروج عن طرفي النقيض .

و لقايل ان يقول: لو كان احد الطرفين حين ما كان مساويا ممتنع الحصول كآن الطرف الاخر واجب الحصول في ذلك الحين لاستحالـــة الخروج عن الطرفي النقيض و هو محال ، والصواب ان يعلل ذلك بان آمكان وقوع طرف لما كان متوقفاً على رجحانه و يمتنع ان يكون الطرف المرجوح راجحا حال كونه مرجوحا فيمتنع وقوع الطرف المرجوح حال كونه مرجوحاً فيجب وقوع الطرف الراجح لما ١٨ عرفت في الطبقات وجه آخر لبعض العلماء الناظرين في هذا الكتاب الوجوب مع العلةالتامة للوجود متقدمة على الوجود ، و ما مع المتقدم على الشيء بالذات متقدم على ذلك الشيء بالذات ، فيكون الوجوب متقدماً على الوجود فاذن الممكن بالذات مالم يجب وجوده لم يوجد و فيه نظر لان ما مع المتقدم على الممكن بالذات والعلية امتنع ان يكون متقدماً عليه بالذاتوالعلية لامتناع توارد العلتين على معلول واحد ، نعم ذلك واجب فيالتقدم الــزماني ، فاعلم ذلك و في الحواشي القطبية لما بين انه كلما وجــدت العلة التامة يجب وجوده علم منه انه متى لم يجب وجوده لايوجد علته التامة ، و متى لم يوجد علته التامة لم يوجد ، لامتناع ان يكون الشيء مع السبب كهولا معه ، و الا لم يكن السبب سبباً و فيه نظر لانا لانسلم

١٧ ــ شا وزه: ممكن المحصول.

۱۸ زا وشا ونو: عرفت .

انه لو وجد بدون السبب لكان حاله مع السبب كهولا معه لان حاله مع السبب هو انه لا يتخلف عنه و مع غير السبب انه قد يتخلف، و يمكن ان يقال: لوصح وجود الممكن لاعن السبب لسد ١٩ باب اثبات الصانع وفساده ظاهر، هذا ما في الحواشي القطبية و ما ذكرناه مستغن عن امثال هذا التكلفات و خال عن ثبوت مثل هذا النظر فاعرفه.

«و لا يجوز ان يكون احد طرفيه» اى طرفى الممكن اعنى الوجود والعدم «اولى به لذاته و ان لم ينته الى حد التعين» اى الى حد الوجوب خلافالجماعة من العلماءو ذلك «لان الطرف الاخر ان امتنع وقوعه كان الطرف الاولى به منتهيا الى حدالتعين» اى الى حد الوجوب لا متناع خلوالواقع عن طرفى الممكن و اذا كان كذلك فبطل اقتضاء ذات الممكن اولوية احدالطرفين بحيث لاينتهي الى حد الوجوب «و ان امكن» اي وقوع الطرف الاخر «توقف حصول تلك الا ولوية على عــدم سبب ذلك الطرف» بناء على ان رفع المانع معتبر في كل علة تامة و الا لامكن منع توقف حصولها على عدم سبب ذلك الطرف ، لا يقال : حصول الاولوية انما يتوقف على عدم سبب ذلك الطرف لا لما ذكرتم بل لانه لوتحقق سبب ذلك الطرف كان هو واجب الوقوع فلا يكون الطرف الاول اولى لانا لانسلم ذلك ، فان اولوية احدالطرفين لذاته لا ينافي وجـوب وقـوع الطرف الاخـر بسبب خـارجـي ، و اذا تـوقف حصول تلك الاولوية على عدم سبب ذلك الطرف « فلايكون

١٩ ــ شا وزى: انستد .

ذات الممكن كافية في حصولها» اى في حصول الاولوية لانه حينئذيكون المقتضى لاولوية ذلك الطرف ذات الممكن مع عدم السبب للطرف الاخر، و قد فرض كذلك هذا خلف و في الحواشي القطبية و لقايل ان يقول: ان كان النزاع في ان ذات الممكن وحدها من غير اعتبار رفع الموانع لا يجوز ان يكون علة تامة لاولوية احد الطرفين كان النزاع في الامر الضروري، ضرورة اعتبار رفع الموانع مع كل علة وان كان النزاع في ان ذات الممكن مع ٢٠ رفع الموانع لا يجوز ان يكون علة تامة للاولوية فدليله لا يفيد ذلك ، و اقول النزاع في ان ذات الممكن وحدها هل هي علة تامة مشتماة على الشرايط و ارتفاع الموانع للاولوية ام لا ؟ و دليله يفيد انها ليست كذلك.

«و كل ممكن فهو محفوف بضرورتين: احديهما سابقة على وجوده و هى وجوب فيضانه عن علته التامة» اى الذى قد بين تقدمه على وجوده بقوله و قد علم منه انه مالم يجب لم يوجد «والثانية متاخرة عنه» و هى وجوب وجوده مادام موجوداً «وهى الضرورة المشروطة بشرط المحمول» اى الذى هو الوجود فان كل موجود واجب له الوجود مادام موجوداً.

«و لا يخلو شيء من الموجودات عن هذه الضرورة» ضرورة انكل ما هو يحمل ٢١ على الشيء فهو ضرورى له مادام محمولا عليه و لذلك لا يبحث في العلوم من هذه الضرورة بخلاف الضرورة الاولى ، ضرورة خلو

٢٠ شاوزا وزه: رافعالموانع .

٢١ نو وزي وشا: كل مايحمل .

الواجب عنها و كذلك الحال في رجحان العدم ، اما الضرورة السابقةفيه فلان الشيء مالم يجب عدمه لم ينعدم و اما اللاحق فلان الممكن بشرط عدمه يستحيل الوجود عليه ولايخلو شيء من المعدومات عن هذه الضرورة كما يجب في جانب الوجود ، فاذن شيء من الممكنات سواء كان موجودا او معدومًا لايخلو عن هاتين الضرورتين ، و لهذا حكم المصنف حكمًا كلياً بان كل ممكن فهو محفوف بضرورتين و ان كان بين ذلك فيجانب الوجود ، و يمكن اذيقال: مراده ان كل ممكن موجود و لهذا بين ذلك في جانب الوجود و هـذان الوجوبان انما عرضا للممكن لامن ذاته لان السابق انما عرض للممكن بالنظر الى علته التامة و اللاحق بالنظر السي كونه موجوداً فلا ينافيان تساوى نسبةالوجود والعدم الى ذات الممكن «و ثبوت الامكان للممكن واجب والا»اى وان لم٢٢ يكن وجوده واجباً بل ممكناً اذ لا امكان للامتناع بعد ثبوته له «لجاز زواله عنه» نظرًا ألى ذاته «فيجوز انينقلب الممكن واجباً او ممتنعاً» و هو محال و اذا كان ثبوت الامكان للممكن واجباً يكون الممكن في وقت ممكناً فسي كل وقت .

٢٢ نو وزا وشا: ان لم يكن .

#### « البحث الخامس »

## « في الحدوث و القدم »

«قديراد بالحدوث وجودالشيء بعد عدمه في زمان مضي» حتى يكون الحادث هوالموجود الذي يكون عدمه سابقاً عليه بالزمان «وبهذا التفسير لا يكون الزمان حادثاً» لان حدوثه على هذا التفسير لا يتصور الا اذا اسبقه زمان قارن به عدمه و ذلك محال لاستحالة ان يكون وجود الشيء مقارنا لعدمه «و قد يراد به» اى بالحدوث «احتياج الشيء في وجوده الى غيره دامت الحاجة او لم تدم» حتى يكرن الحادث هو الموجود انذى يحتاج في وجوده الى غيره في الجملة و بهذا التفسير يكون الزمان حادثاً و يقال للحدوث بالمعنى الأول الحدوث الزماني و بالمعنى الثاني العدوث الذاتي و قد يقال لفظ الحادث على معنى آخر و هو الذي يكون مامضي من زمان وجود شيء آخر فظاهر انه مامضي من زمان وجود شيء آخر فظاهر انه بهذا المعنى امر اضافي يعقل بالقياس الى غيره .

«وللقدم معنيان مقابلان ٢٤ لمفهومي الحدوث» الاول وجود الشيء على وجه لا يكون سابقا عليه بالزمان حتى يكون القديم هوالذي لا اول

۲۳ــ نووشا وزد: قارنه به .

٢٤ نووشا: متقابلان لمعنيي .

لزمان وجوده .

قال الامام والزمان بهذا المعنى ليس بقديم لان الزمان ليس لهزمان. و قال المصنف في شرح الملخص و فيه نظر لان مالا زمان له يصدق عليه ان لا اول لزمان وجوده قال بعض المحدثين و يمكن ان يجاب عنه بان يقال المراد ان القديم بهذا المعنى هوالذى له زمان و لا يكون ملازمان وجوده اول فاذن لايرد عليه ما ذكره المصنف و هو ليس بشيء لان الكلام في القديم الذي هو المقابل للحادث بالمعنى الاول لا في القديم على تفسيره.

والثانى عدم احتياج الشىء فى وجوده فى وقت ما الى غيره فى حال ما اصلاحتى يكون القديم مالايحتاج فى وجوده فى وقت ما الى غيره فى هو يستلزم الوجوب ، و القديم بهذا المعنى هو الواجب و من النظاهر ان الزمان ليس بقديم بهذا المعنى وقد يقال لفظ القديم على معنى آخر مقابل للحادث بالمعنى الاضافى و هو الشىء الذى يكون ما مضى من زمان وجود شىء آخر .

والممكن يستحق من ذاته ٢٦ لا استحقاقية الوجودو العدم لذاته ويستحق من غيره استحقاقية احدهما .

«و كون الممكن بحيث يستحق من ذاته لا استحقاقية الوجود والعدم لذاته هو الحدوث الذاتي، فيكون الحدوث الذاتي ثابتاً للممكنات

٢٥ــ زا: ولايجوز انيكون .

٢٦ـــ زا وشا وزد: في ذاته .

لا يقال الحدوث الذاتي احتياج الشيء في وجوده الى غيره لااستحقاقية اللاستحقاقية اللاستحقاقية اللاستحقاقية ملزوم للاحتياج كمامرو ثبوت الملزوم لشيء ملزوم للاحتياج كمامرو ثبوت الملزوم لشيء ملزوم للاحتياج كمامرو

«و هو» اى الحدوث الذاتى «مقدم ٢٧ على استحقاقية احدهما من غيره» اى على كون الممكن بحيث يستحق من امر خارج عن ذاته انه يستحق الوجود اوالعدم وفى الحواشي القطبية والحاصل ان له استحقاقين احدهما من ذاته و الاخر من غيره والاولهو الحدوث الذاتى و انما كان اقدم «لان ما بالذات اقدم مما بالغير» اى الحالة ٢٨ التى يكون الشى بحسب ذاته مع قطع النظر عما عداه اقدم على حالة التى يكون بحسبغيره تقدما بالذات لان ارتفاع حال الشىء بحسب ذاته يستلزم ارتفاع ذاته و ذلك يقتضى ارتفاع الحالة التى يكون للذات ٢٩ بحسب الغير و اما ارتفاع الحالة التى بحسب الغير لا يقتضى ارتفاع الحالة التى بحسب الما الذات اذا عرفت هذا فاعلم ان بعض المتكلمين ذهب الى ان الحدوث الذات اذا عرفت هذا فاعلم ان بعض المتكلمين ذهب الى ان الحدوث الى انه جزء علة الحاجة اليه و بعضهم الى انه جزء علة الحاجة اليه و الحكماء ينكرونكل ذلك ويقولون علة الحاجة الامكان و اختار المصنف مذهب الحكماء على ما قال:

٢٧ ـ مت: المقدم، زى: متقدم.

۲۸ نو و دا وزی: الحال .

٢٩ زي وزه: للشيء .

۳۰ زد وزه: غيره .

«والحدوث» اى الزمانى «لا يكون علة الحاجة الى المؤثر و لا جزء منها و لا شرطاً لها» لان الحدوث متاخر عن وجود الشيء لكونه صفة لا حقة لوجود الشيء و وجود الشيء الحادث متاخر عن تأثير المؤثر فيه ، متاخر عن احتياجه الى المؤثر لانه لو لا احتياجه لما وقع بالمؤثر بل بنفسه فاذن الحدوث متاخر عن الحاجة الى المؤثر بمراتب ثلاث فلم يكن علة لها لامتناع كون المتاخر عن الشيء علة ذلك الشيء و لاجزء علتها ولا شرط علتها لامتناع كون المتاخر عن المتاخر عن الشيء جزء العلة او شرط لها و الالكان متقدماً و متاخراً معا و هو محال و اليه الشار بقوله: «لتأخره عن وجود الشيء المتأخر عن تأثير المؤثر في الاثسر المتأخر عن حاجته اليه المتأخرة عن علتها» فاذن الحدوث متاخر عن علتها المتأخر عن حاجته اليه المتأخرة عن علتها لاناليان يتم بدونه كما عرفت .

لا يقال لو صح ما ذكرتم من الدليل لزم ان لا يكون الامكان ايضا علة للاحتياج ٢٦ الى المؤثر لان الامكان صفة للممكن لاحقة به متاخرة عن وجوده ووجوده متاخر عن تاثير المؤثر فيه المتأخر عن حاجته اليه المتاخرة عن علة الحاجة اليه فلو كان الامكان علة للحاجة او جزءً منها او شرطا لها لزم تقدم الشيء على نفسه بمراتب.

لانا نقول لانسلم تاخر الامكان عن وجود الممكن و الامكان و

۳۱ زد وزی وزه: احتیاجه.

٣٢ نو و زي وشا: الحاجة .

الالكان الممكن قبل وجوده اما واجبا او ممتنعا و هما محالان فان قيل الامكان صفة لوجود المُمكن كما ان الحدوث لوجود الحادث فان لم يجب تاخر كل صفة عن موصوفها لا يلزم من كون الحدوث صفة تاخره و ان وجب ذلك يتم الدليل في الامكان ، اجيب عنه بان الحدوث لما كان عبارة عن كون وجود الشيء مسبوقاً بالعدم لزم بالضرورة تاخره عن وجود ذنك الشيء تاخر الصفة عن الموصوف بخلاف الامكان فانه صفة للممكن فانه كون الماهية بحالة لايستحق الوجودولاالعدم لذاته " و الممكن الموصوف بالامكان ليسمتاخرا عن تأثير المؤثر بل انمايتاخر عنه وجوده المتاخر عن ذاته لابما قيل من ان الحدوث مفهوم مركب من الوجود و العدم السابق و الجزء المتقدم على الكل فالوجود سابق على الحدوث فلو كان الحدوث علة للحاجة الى المؤثر او جزء منها او شرطا لها لزم تقدم الشيء على نفسه بمراتب ، و انه محال و من البين ان هذا لايتمشي في الامكان لان كون الحدوث مركبا من الوجود والعدم ممنوع فان المسبوقية ٣٠ بالعدم و هو من لواحق الوجود والدليل على ان الامكان علة ٣٦ الحاجة الى المؤثر هو انا قدمنا ان الممكن لا يجوز أن يكون احد طرفيه اولى به لذاته و كل ما كان كذلك كان كل واحد من الطرفين بالنسبة

۳۳ــ نو وزی وشا: من ذاته .

٣٤ زا وشا وزد: متقدم .

٣٥ دا وزا وزى: فالمسبوقية .

٣٦ زا وزي وزد: علة للحاجة .

اليه على السواءفيستحيل ان يترجح احدهما على الآخر الالسبب و ذلك بديهى، ومن انكرذلك فقد كابر عقله، والمصنف لما ذكر قبل ذلك ان الممكن لا يجوز ان يكون احد طرفيه اولى به ، بل كل منهما متساوى النسبة اليه وبديهة العقل حاكمة بان ترجيح ٢٦ احد المتساويين لا لمرجح باطل فكانه بين ان الامكان سبب للحاجة الى المؤثر فلذلك لم يتعرض له .

«و هو» اى الحدوث «كيفية زايدة على وجود الحادث و الا لكان نفس وجود الحادث فكان «الشيء حال بقائه حادثاً لكونه موجوداً والتالى باطل لان الحادث هو الموجود في زمان الحدوث و في الحواشي القطبية الملازمة ممنوعة بناء على ان الحادث هو الموجود زمان الحدوث و فيه نظر لان الحدوث اذا كان نفس وجود الشيء لكان ذلك الشيء مادام موجوداً حادثاً ضرورة انه حال بقائه موجود فيكون حال بقائه حادثاً و الاولى ان يمنع نفى التالى و يقال بل الحادث هو الموجود الذي لزمان وجوده اول ، و هذا المعنى يصدق عليه حال استمرار وجوده اللهم الا المتكلمين فانه حينئذ لا يكون الشيء حال بقائه حادثا «و على العدم المسابق» اى و الحدوث كيفية زايدة على العدم السابق على وجودالحادث «و الا لكان الشيء» اى الحادث او المعدوم على ما في الحواشي القطبية «قبل حدوثه حادثا» وهو ظاهر و التالى ظاهر الطلان و قوله:

«و حدوثه» اى حدوث الحدوث «نفسه لئلايتسلسل» جواب سئوال

٣٧ نو وشا وزي: ترجح .

مقدر و تقرير السئوال ان يقال الحدوث حادث لامتناع ان يكون حدوث الحادث قديما والا لكان الحادث لاتصافه بالصفة القديمه قديما و اذا كان كذلك كان حدوث الحدوث زايدا عليه لما ذكرتم من انه كيفية زايدة على على الحادث والكلام في حدوث حدوث الحدوث كالكلام في حدوث الحدوث الحدوث كالكلام في حدوث الحدوث ألحدوث كيفية زايدة على الحادث أذا لم يكن الحادث هو الحدوث، واما اذا كان فلا ، بل هو نفسه و فيه نظر لان ما استدل به على ذلك فهو عام و الاولى منع امتناع التسلسل اللازم.

«و الحادث الزماني ٣٨ يتقدم عليه المادة والمدة، و اما تقدم المادة فقد بيناه» اى فى بيان كيفيته فيضان وجود الممكنات عن عللها حيث قلنا و لابد لتلك الحوادث من محل ليتخصص فيه الاستعدادات ٢٩ بوقت دون وقت و بحادث دون حادث .

«و اما تقدم المدة فلما بيناه من وجوب تقدم الحركة عليه» حيث قلنا في البحث المذكوروذلك انما يكون بحركة دائمة «المستلزمة لوجوب وجود الزمان» كما سيجي من انه لابد لتلك الحركة من كمية ما من جهة التقدم و التاخر اللذين لا يتجمعان و هو الزمان على انا نقول لما كان الحادث الزماني هو الموجود الذي يكون عدمه سابقاً عليه بالزمان فلا يكون سبق الزمان عليه محتاجاً الى دليل.

۳۸ زا وزی وشا: مقدم .

٣٩\_ نو و دا وشا: الاستعداد .

«و قد احتج الشيخ» فى النمط الخامس من الاشارات «على تقدم النمادة عليه» اى على المحدث الزمانى «بان المحدث قبل حدوثه ممكن» و الا لكان واجبا او ممتنعا و ذلك محال «و هذا الامكان ليس هو العايد الى القادر» الذى هو ايجاده «لجواز تعليله بهذا الامكان» كما يقال: القادر صح منه ايجاد الممكن لانه صحيح الوجود فى نفسه والعلة يغاير المعلول.

«و هو ثبوتی لمامر» من انه لو لم یکن ثبوتیا لم یبق فرق بین قولنا لا امکان له و بین قوله امکانه لا فاذن الامکان امر ثبوتی عاید الی المقدور و لیس بجوهر قایم بنفسه لانه امر اضافی «فهو» اذن عرض «یستدعی مصلا» و هو المادة «و یکون» ای ذلك المحل الذی هو المادة «قدیما و الا لکان له محل آخر» فیتسلسل او ینتهی الی مادة قدیمة و الاول باطل فتعین الثانی و قوله «و قد عرفت ما فیه» اشارة الی منع کون الامکان به بوتیا فان ما استدل به به الشیخ فقد مرضعفه و فی الحواشی القطبیة و ان سلمنا ان الامکان امر ثبوتی و لکن لم قلتم انه یلزم من هذا ان یکون محله موجود آ فی الخارج و انما یلزم ذلك ان لو وصف المعدوم فی الخارج من حیث هو معدوم فی الخارج بالامکان و هو ممنوع المعدوم فی الخارج بالامکان و هو ممنوع

٤٠ نو وشا: عايدة .

٤١ مت ودا: فيستدعي .

٢٤ دا وزد: امراً ثبوتياً .

٣٤ نو وزى ودا: استدا الشيخ عليه .

٤٤ دا وشا: في الذهن.

بل المعدوم فى الخارج انما يوصف بالامكان اذاحضر فى الذهن ووجوده كاف فى قيام الامكان أنه به و لا حاجة الى محل موجود فى الخارج و فيه نظر لانه انما يصح اذا لم يكن مراد الشيخ من كون الامكان أنبوتيا كونه موجود فى الخارج بل مالا يكون نفى أنه معنييى دا خلافى مفهومه فانه حينئذ يجوز ان يكون امرا عقليا لا حقيقتا و هذا آخر الامور العامة.



# شرح حكمةالعين

للعلكرمة محمدبن مباركشاه بخارى

« المقالة الثانيه »

« في العلل و المعلولات »

« وفيها مباحث : »

### « المبحث الأول »

# « في اقسام ما يحتاج اليه الشيء »

«كل ما يحتاج الشيء في وجوده اليه يسمى علة»

و اعلم ان الشيخ قسم العلل الى قسمين: احدهما على لماهية الشيء و هي المادة و الصورة ، و ثانيهما على لموجود الشيء و هي الفاعل و الغاية و الموضوع فاذن الصواب تفسير العلة بما يحتاج اليه الشيء من غير التقييد بالوجود او<sup>4</sup> الماهية او ايرادالتقسيم في تفسيرها بانيقال: هي ما يحتاج اليه الشيء اما في وجوده او ماهيته لان التحقيق يقتضي ذلك لا لان التعريف حينئذ غير جامع لخروج علل الماهية على ما قاله بعض ، لانا لانسلم خروجها لان المعلول المركب من المادة والصورة يتوقف وجوده ايضاً عليهما و توقف الماهية عليهما لا بافي ذلك .

«و هي» اى العلة «اما تامة و هي جميع مايتوقف عليه وجودالشيء»

٥٤ دا وزه: امرأ ثبوتياً .

۲۶ زا وشا: فینفسه .

٤٧ نو ودا وزى: والماهية .

و يدخل فيه الشرايط و الالات و الادوات وعدم المانع و فيه اشعار بالتركيب و هو غير لازم و الاولى ان يقال العلة التامة مالا يتوقف المعلول الاعليه او الاعليه و على اجزائه «و اما غير تامة و هى بعض ما يتوقف عليه وجوده و الانحصار فيهما ظاهر اذ ما يتوقف عليه الشيء لا يخلو عنهما لا محالة و فيه نظر والصواب ان يقال: ما يتوقف عليه الشيء اما ان لا يتوقف ذلك الشيء على شيء خارج عنه او يتوقف، و الاول هي العلة التامة و الثانيهي العلة الناقصة .

«و هي» اى العلة الناقصة «ان كانت داخلة فى المعلول فهى المادية و القابلية لان اجزاء الشيء اذا وجدت مع عدم ذلك الشيء كانت قابلة لتحقق ذلك الشيء «ان كان بها وجود الشيء بالقوة» كحصول الخشب بالنسبة الى السرير «و الا فالصورية ، و هى اذا حصلت كان الشيء» اى المعلول «موجوداً بالفعل لابها فقط بل بها و بغيرها» كصورة السرير بالنسبة الى السرير فانها اذا وجدت يلزم ان يكون السرير موجوداً لا بمجرد وجودها بل بهاو بغيرها من الفاعل و المادة و فى الحواشى القطبية لا يقال : لانسلم انحصر جزء الماهية فى المادة والصورة فان الجنس و الفصل كل منهما جزء من الماهية معان شيئا منهاليس بصورة و لا مادة لا نا قول : لانسلم ذلك لان الجنس اذا اخذ مجرداً عن الفصل كان مادة و الفصل اذا اخذ مجرداً عن الخس طشىء الفصل اذا اخذ مجرداً عن الخس الخس معردة و اذا اخذ لا بشرط شيء

٤٨ نو ودا وزد: الماهية .

٤٩ نو ودا وزى: فان .

كان جنساً و فصلا اقول: و فيه نظر لانا نقول الماخوذ لا بشرط شيء جزء للماهية مع انه ليس بصورة و لا مادة بل الجواب انا لانسلم ان الجنس و الفصل كل منهما جزء للماهية في الخارج بل ذلك انما هو في العقل و المراد بالدخول في قوله ان كانت داخلة في المعلول الدخول الخارجي و هو لا يخلو عن تعسف.

«وان كانت خارجة فهى " الفاعلية ان كان منها وجودالشى النسبة الى السريسر «و الغائية ان كانت لاجلها الشى الله على السرير بالنسبة اليه «و هى اى الغائية «علة لعلية العلة الفاعلية » اى انما يفيد فاعلية الفاعل اذالنجار يتصور اولا الجلوس على السرير ثم ذلك التصوير يكون علة لا قدامه على ايجاد السرير فهى علة فاعلية بالنسبة الى ذلك الوصف للفاعل و علة غائية بالنسبة الى المعلول «و متاخرة فى الوجود عن الشىء » اى المعلول «فى الخارج» و هو ظاهر اذ الجلوس على السرير انما يكون بعد وجود السرير فى الخارج «لكن يتقدم عليه فى العقل» لما عرفت قلم يكن وجود العلة الغائية علة للشىء اذالعلة لا يمكن ان يكون متاخرة عن معلولها بل ماهيتها المتقدمة عليه .

«و الشرطان لم يكن كذلك» اى ان لم يكن منها وجود الشيء او لاجلها «و عدم المانع داخل فى الشرط» لانه خارج عن الشيء و ليس وجوده منه و لا لاجله الشيء «و جزء من العلة التامة» ضرورة دخوله فى

<sup>•</sup>٥٠ زي ودا وشا: العلةالفاعلية

٥١ ـ زا و زه وشا: مقدم .

الشروط التي هي من اجزاء العلة التامة و عليه شك مشهور ، و هو ان عدم المانع قيد عدمي فلم يكن٢٠ جزء من العلة التامة و الالم يكن العلة النامة موجودة ، و قد يقال : ايضاً القسمة غير مشتملة على المــوضوع الذي هو من العلل الناقصة و جوابه ان العلة التامة لايجب ان يكون موجودة أو بجميع اجزائها بل الواجب وجود العلة الموجدة منها لكونها مفيدة للوجود و لا امتناع في توقف الايجاد الى قيد عدمي ، على انا نَقُولَ : لانسلم أن عدم المانع عدمي و أنما يكون كذلك أن لو كان المانع امراً وجودياً و هو ممنوع ، و اما عدم اشتمال القسمة على الموضوع فالامر في ايرادها على وجه يشتمل عليه سهل ، لانا نقول: ما تتوقف عليه الشيء اما ان يكون جزء منه اولا ، و على الثاني اما ان يكون مقارنا للمعلول و هو الموضوع اولا ، و الثاني اما أن يكون منه وجود الشيء اولا هذا و لا ذاك، و اما الجنس والفصل فهما ليسا من علل وجود النوع في الخارج لان كلواحد منهما و من النوع مقول على الباقيين بانه هو و العلل و المعلولات لا يكون كذلك ، بل هما من علل وجود النوع فسى العقل ، فإن اردنا اشتمال القسمة عليهما ايضا قلنا: ما يتوقف عليه الشيء ان كان داخلا فيه فاما ان يكون داخلا فيه في العقل او في الخارج ، و الاول هو الجنس والفصل والثاني هو المادة والصورة و ان كان خارجاً فــاما فهو الفاعل او الغاية او الشرط او الموضوع الى آخره .

۰ نو ودا وزی: فلا یکون

٥٣ نو ودا وزى: وجودية .

«و المادية بالنسبة الى المركب يسمى عنصرية و بالنسبة الى الصورية قابلية» و سبب التسمية بهما ظاهر .

«و المعلول اذا ارتفع ارتفعت العلة التامة» اى اولا و لهذا قال «لابه» اى لابارتفاع المعلول حتى يلزم ان يكون ارتفاع المعلول متقدما بل لان المعلول لا يرتضم الا و قد كانت العلة التامة مرتفعة قبله و لذلك قيل عدم العلة علة لعدم المعلول «و الا» اى و ان لم تكن العلة التامــة مرتفعة عند ارتفاع المعلول بل كانت العلة باقية معارتفاع، معلولها «لتخلف المعلول عن العلة التامة» لوجود العلة التامة بدون المعلـول حينئذ و هو محال لوجوب وجود المعلول عند وجود العلة التامة، و في الحواشي القطبية في ان المعلول لايجوز ان يرتفع قبل العالة قبلية بالذات نظر ، و اقول توجيهه ان يقال : ان اردتم بامتناع تقدم " ارتفاع المعلول على ارتفاع العلة التامة امتناع التقدم الزماني فهو مسلم لوجوب التلازم في الرفع بينهما من جهة الزمان و ان اردتم امتناع تقدم الذاتي فهوممنوع اذ لا يلزم التخلف من التقدم الذاتي والحق انا لو رفعنا العناد و رجعنا الى عقولنا وجديًّا ان العقل يحكم بان العلة ارتفعت فارتفع المعلول لابان المعلول ارتفع فارتفعت العلة و لا نعني بالتقدم الذاتي سوى هذاالمعني.

٤٥ دا وشا وزد: المعلول .

٥٥ ـ زا وشا وزه: تقديم .

### « المبحث الثاني »

#### ((في قل ماقاله الامام في اثبات واجب الوجود الذاته)

لو كان فى الوجود موجود لكان فى الوجود موجود واجب لذات والمقدم حق «اذ لا شك وجود موجود» فالتالى مثله ، اما الشرطية فلان ذلك الموجود او واحد من علله يجب ان يكون واجباً لذاته على ما قال : «فهو» اى ذلك الموجود «ان كان واجباً لذاته فقد حصل المرام و ان كان ممكناً فلابد له من علة فعلته انكانت واجبة لذاتها فقد حصل المطلوب ايضاً و ان كانت ممكنة افتقرت الى علة اخرى و الكلام فيها كالكلام فى ايضاً و ان كانت ممكنة افتقرت الى علة اخرى و الكلام فيها كالكلام فى هذه فيدور» ان عاد افتقارها الى شىء من معلولاتها بواسطة «او بغير واسطة «او يتسلسل» ان لم يعد اوينتهى الى موجود واجب لذاته « و كلاهما» اى الدور و التسلسل «محالان» فتعين الثالث و هو المرام .

«اما الدور فلانه لو توقف وجود الشيء على ما يتوقف على وجوده لزم توقفه على نفسه لان المتوقف على المتوقف على الشيء متوقف على ذلك الشيء» و اعترض على هذه المقدمة بانه لو كان الامر كذلك لاستحال وجودالمعلول عندوجود العلةالقريبة وعدم وجود العلةالبعيدة لتوقفه على العلة البعيدةحينئذ ووجوب عدم الموقوف عندعدم الموقوف

٥٦ نو ودا وزى: بوسط او بغير وسط.

عليه و اللازم باطل و الا يلزم تخلف المعلول عن العلة القريبة و انه محال ، و اجيب بمنت استحالته لان العلة القريبة ليست علة تامة للمعلول بل جزء منها و اذا كان كذلك فالتخلف انما يكون عن وجود جزء العلة التامة لا عنها و ذلك غير ممتنع ، على انانقول : لانسلم ان التخلف محال على تقدير وجود العلة القريبة و عدم العلة البعيدة و انما يكون محالا انلولم يكن هذا التقدير محالا او نقول : اما ان يجب عدم الموقوف عند عدم الموقوف عليه اولا فان كان الثاني فلانسلم الملازمة المذكورة و ان كان الاول فاستحال وجود العلة القريبة مع عدم العلة البعيدة .

«و اما التسلسل فلان الجملة المركبة من الاحاد الغير المتناهية ممكنة ، لافتقارها الى اجزائها» التى هى غيرها و كل مفتقرالى غيره مسكن ، لا يقال : لانسلم ان الجملة المركبة من الاحادالغيرالمتناهية مسكنة ، قوله لافتقارها الى اجزائها و كل مفتقر الى غيره ممكن ، قلنا لانسلم ذلك فان المركب من النقيضين او الضدين مفتقر الى اجزائه مع انه ممتنع لانا نقول تلك الجملة ان كانت موجودة يندفع النقض لانا نقول : تلك الجملة موجودة ، و كل مركب موجود ، فهو ممكن و انلم تكن موجودة يلزم المطلوب «فلها علة و هى استحال ان يكون نفسها لانمتناع تقدم الشيء على نفسه» ووجوب تقدم العلة على المعلول «ولاجزءا منها لانالمؤثر في الجملة مؤثر في كل واحد من اجزائها فيلزم كو نهمؤثراً في نفسه، ومؤثر فيما هومؤثر فيما وكل واحدمنهما محال. «بل امراً خارجاً»

٥٧ زه وشا: امر خارج .

عنها ، والخارج عن جملة الموجودات الممكنة واجب لذاته اللوكان مسكنا لذاته لكان داخلا في الجملة لاخارجا هذا خلف لايقال: لايصح اطلاق الجملة و مايرادفها كالمجموع والكل على الاحادالغير المتناهية وكيف وانهم قالوا في الفرق بين الكل و الكلى ان اجزاء الكل لابد و ان يكون محصورة ، و جزئيات الكلى قد يكون غير محصورة ، لان المراد من تلك الالفاظهو تلك الاحاد ، بحيث لا يبقى واحدهيهنا خارجاً عنها فالنزاع في جواز اطلاق تلك الالفاظ على مالايتناهى اجزائه و عدم جوازه لفظى يرتفع بتصريح المراد .

«و فيه نظر لانالانسلم انالمؤثر في الجماة مؤثر في كل جزء منها فانه يجوز ان يكون الجملة من حيث هي جملة مفتقرة الى المؤثر و يكون بعض اجزائها غنياعنه فان المجموع المركب من الواجب لذاته والموجودات الممكنة باسرها ممكن لذاته لافتقاره الى اجزائه التي هي غيره و علته هي واجب الوجود لذاته و ليس علة لنفسه لاستغنائه عن العلة «او حاصلا بمؤثر آخر» و لقائل ان يقول: لما كان كل واحد من الاجزاء في الجملة منتفية مع تحقق علتها التامة ، و ذلك اذا لم يكن ذلك المؤثر متحقق عند تحقق تلك العلة التامة ، و يمكن ان يجاب عنه بانه يجوز ان يكون المؤثر في ذلك البعض امراً يمتنع انفكاكه عن العلة التامة للجملة فعند تحققها يكون متحققاً المتحقق المتحققاً المتعنى المراً يمتنع انفكاكه عن العلة التامة للجملة فعند تحققها يكون متحققاً المتة .

«و لانه لو وجب ذلك» اى كون المؤثر فى الجملة مؤثرا فى كل جزء منها «فالمعلول الذى تقدم بعض اجزائه على البعض بالزمان كالسرير» فان

احد جزئيه<sup>٥</sup> و هو المادة متقدم على الجزء الاخر و هو الهيئة السريرية بالزمان .

«فعلته التامة ان كانت موجودة مع الجزء المتقدم» كالاخشاب «لزم تخلف المعلول» كالهيئة السريريه «عن العلة التامة و ان كانت مع الجزء المتاخر لزم تقدم المعلول» كالاخشاب «على العلة ٥٩ التامة» و كل واحد منهما محال ، لايقال: اللازم مماذكرتم ان العلة التامة للجملة لايجب ان بكون علة تامة لكل واحد من اجزائها لجواز ان يكون علة تامة لها و يكون وثرا فيها و امتناع التخلف انما هو عن العلة التامة لاعن العلة مطلقالانا نقول من الراس: لو وجب ذلك يلزم احد الامور الثلاثة وهو اما اذيكون ٣٠ الشيء مؤثرًا في نفسه او تقدم المعلول على العلة او تخلف المعلول عن العلة التامة و ذلك لانالمراد من المؤثر فيما ذكرتم من الكلام اما ان يكون ما يتوقف عليه الشيء سواء كان سبباً تاماً او لم يكن ، او السبب التام و على الأول يلزم الامر الاول لان كل واحد من آحاد الكل يتوقف عليه الكل و مايتوقف عليه الكل يتوقف عليه كل واحدمن آحادعلىماذكرتم فكل واحد من آحاده يتوقف علىنفسه و هو محال و على الثاني يلزماحد الامرين الاخريين ٦١ كمامر سالما عن المنعفان قيل المراد ان السبب التام

٥٨ نو وشا: احد اجزائه .

٥٩\_ مت ونو ودا وزى: علته .

٠٠٠ نو ودا وزى: اما كون .

٦١- زي وزا: الامرين الاخرين.

للمجموع له تأثير فى الجملة فى كل واحد من آحاد ذلك المجموع و ليس شى من آحاد المجموع و ان توقف عليه المجموع سببا تاماله فيلزم المن كون السبب التام للمجموع مؤثراً فى شىءمن آحاده توقف الشىء على نفسه قلنا العلة التامة للمجموع متوقنة على كل واحد من الاجزاء فامتنع ان يكون مؤثرة فى شىء من، تلك الاجزاء، والالكانت متقدمة عليه مع كونها متاخرة عنه هذا خلف.

«سلمنا ذلك» اى كون المؤثر فى الجماة مؤثراً فى كل جزء منها «لكن لم قلتم بان الخارج عن هذه الجملة خارج عن جملة الموجودات الممكنة» حتى يلزم ان يكون الخارج عن هذه الجملة واجب الوجودات «و انما يلزم ذلك ان لو اشتملت هذه الجملة على جميع الموجودات الممكنة و هو ممنوع فانه يجوز ان يكون فى الوجود جمل غير متناهية كل واحدة منها يشتمل على جميع الموجودات الممكنة غير متناهية سلمناه» اى كون الخارج واجبا لذاته «لكن لايلزم من أن يكون الخارج عنها واجب الوجود ، ابطال التسلسل» اذ لا يلزم من ثبوت المطلوب على تقدير نقيض مقدمة من مقدمات دليل المطلوب ان يكون تلك المقدمة حقة و هي ابطال التسلسل فيما نحن فيه .

«و انتم في بيان ذلك» و اما انقطاع السلسلة بواجب الوجود على تقدير كونالخارج عنها واجب الوجود ممنوع فانه انما يلزم الانقطاع به

٦١ زا وزي ودا: ليلزم .

<sup>.</sup> ۲۲ زد و زا: موجودات ممکنه

ان لو كان هو طرف السلسلة ، لا يقال : تلك العلة الخارجة يجب ان يكون علة لبعض احادها ضرورة انها لو لم يكن علة لشيء منها اصلا لامتنع ان يكون علة لبعضها وجب ان يكون طرف يكون علة لتلك السلسلة و اذا كانت الممكنة لذاتها داخلة فيها و للسلسلة اذ لو كانت بعدها علة اخرى لكانت الممكنة لذاتها داخلة فيها و المقدر خلافه . لانانقول: اناردتم بذلك ان العلة الخارجة يجب ان يكون علة مستقلة لبعض احادها فهو ممنوع و ان اردتم ان العلة الخارجة يجب ان يكون لها تأثير ما في بعض احادها فهو مسلم لكن لانسلم انهاحينئذ يجب ان يكون لها تأثير ما في بعض احادها فهو مسلم لكن لانسلم انهاحينئذ واما اذا كان له تأثير مافلا ، لجواز ان يكون تأثيره فيه متوقفا بعض آخر هو علة له لكن لا على الاستقلال بل يكون تأثيره فيه متوقفا على العلة الخارجة و بعد ذلك الاخر آخر هو علة له، وهلتم جراً فاعرفه فانه دقيق .

«و الصواب ان يقال بعد لزوم الدور او التسلسل لنقيض ١٦ المطلوب ان اللازم ان كان هو الدور ١٦ فهو باطل لمامر فيلزم انتفاء نقيض المطلوب و ان كان هو التسلسل فاما ان يكون باطلا اولم يكن و اياما كان يلزم المطلوب» لان التسلسل لازم لنقيض المطلوب و ملزوم للمطلوب ١٤ فان

۳۱- نو و زی و دا : موجودات ممکنه

٦٢- مت و زى : لتبيين

٦٣ زا و شا وزد: ان كان الدور

٦٤ دا وزه: واذاكان

كان باطلا يلزم المطلوب لانتفاع لازم نقيضه و ان كان حقا فكذلك يلزم المطلوب لتحقق ملزوم ثبوته و فى الحواشى القطبية فيه نظر لانه ان لم يكن باطلا لايلزم منه المطلوب لمامر و اقول: هذا الصواب انما هولدفع المنع الاخير لا لان يتم البرهان ولذلك قال: «و عند ذلك ظهر ان الطريق فى اثبات هذا المطلب ما ذكرناه قبل» يعنى فى صدر المبحث الرابح فى الوجوب والامكان والامتناع، وفى الحواشى القطبية لايظهر من ذلك اذلا لايلزم من ابطال طريق، انحصار الطريق فيما ذكره ، لجواز ان يكون طريق غير ماذكره.

«لا يقال: لانسلم سلامة ما ذكر تموه» اى قبل «عن المنع فانالانسلم الاالعلة التامة للشيء استحال ال يكون نفسه ، لانا نقول: العلم بهذه المقدمة ضرورى فان العلة التامة للشيء يجب تقدمها عليه بالوجود ، و الشيء استحال ال يتقدم على نفسه بالوجود ، لا يقال: المجموع المركب من الواجب لذاته ، و جملة الموجودات الممكنة ممكن و علته التامة نفسه » اذ لا جايز ال يكون داخلة فيه لما بينهم في المبحث الرابع ولاخارجة عنه لعدم موجود خارج عن هذا المجموع فتعين ال يكون نفسه .

«فانتقض ماذكرتموه من المقدمة» الضرورية و فى الحواشى القطبية ممنوع لجواز ان يكون داخلة فى هذه الجملة بخلاف المركب من جملة الممكنات، لان المرادمن العلة التامة هى الفاعل بشرائطه، اقول: وفيه نظر لان العلة التامة للشىء اذا كانت هى الفاعل المستجمع للشرايط فكل ما يتوقف عليه ذلك الشىء يجب ان يكون اما ذلك الفاعل ، او واحداً من تلك

الشرايط لا محالةو ليس الامر هيهنا كذلك لان ماعدا الواجب لذاته سن احاد تلك الجملة ليس وأحداً منهما اما الفاعل فظاهر ، و اما الشرايـط فكذلك اذالشرط لايكون داخلا في المشروط ، والحق ان المعلول المركب لايمكن ان يكون علته التامة هي الفاعل مع الشرايط من غير اعتبار المادة والصورة بل ذلكانما يكون في المعلول البسيط اذ لم يكن له مادة و لا صورة ، فيكنى ١٠قى تحققه الفاعل المستجمع للشرايط و ارتفاع الموانع و فيها ايضاً معارضة فيتم ماذكره في الجواب لامناقضة و ان حمل على المناقضة ، فجوابه ماذكره من العلم الضرورى اقول : و فيه نظر اذ لايقال: عند تمام المعارضة [فانتقضماذكرتم] و ايضاً قوله في الجواب فلما ذكرنا من الدليل انسالم من النقض يدل إيضاً على انه ليسمعارضة، وايضافي الجواب عن المعارضة بماذكره من الترديد بعد و لو حمل هذا على النقض الاجمالي كما يقال: لو كان العلم بامتناع كون العلة التامة للشيء نفسه ٦٠ ضروريا لما كان واقعالكنه واقع لان المجموع المركب الى آخره ، لا يكون الجواب ماذكره منالعلم الضروري بل ماذكره منالترديد او غيره مما يجري مجراه و لو حمل على النقض التفصيلي كما يقال : لانسلم ان العاة التامة للشيء استحال ان يكون نفسه والمستندان المجموع المركب الى آخره كان الجواب ماذكرهمن العلم الضرورى لكن لا يلزم من عدم كونه نقضاً تفصيليا لئلايازم التكرار ان يكون معارضة لعدم الانحصار فيهما، والاشبه

٥٠ ـ زاوشا فيكون في تحققه

٣٦- نو و زه: بعينه

انه هو النقض الاجمالي .

«لانا نقول من الرأس هذا المجموع اما ان يكون موجودا او لم یکن و ایاما کان یلزم ثبوت موجود واجب لذاته اما اذا کــان موجودآ فظاهرضرورة استلزام وجودالمجموع وجواد جزئه واما اذاله يكن موجودا فلما ذكرنا من الدليل السالم عما ذكرتم من النقض حينئذ» و اما الاعتراض عليه بان من الرأس انما يقال: اذا ابتدأ٧٠ بالبرهان مع تفسير الدليل و هو ما فعل ذلك بل رد الكلام في النقض بعد ما اجاب عن منع كون الشيء علة لنفسه ولو اورده على وجه السند لما امكنه ذلك فليس بقوى لكونه لفظياً و مقصوده أن هذا النقض لا يضرنا لانه أما أن يكون موجوداً لو لم يكن و ايا ما كان يلزم المطلوب و لا وجه لايراده على وجه السند والا لكان اعادة للمنع الاول لكن مع المستند و لقايل ان يقول: لانسلم ان هذا المجموع اذا لم يكن موجوداً يلزم المطلوب قوله لما ذكرنا من الدليل السالم قلنا: لانسلم سلامته لانا نقول: لايخلو من ان يجب دخول كل واحد من آحاد المجموع في علته التامة ام لايجب فان كان الثاني فلم لايجوز ان يكون علته التامة واجب الوجود الذى لا تركيب فيه و فـــى هذا الموضوع ابحاث كثيرة تركناها خوفاً للاطالة .

«لايقال: لو تسلسلت العلل الى غير النهاية تحصل ١٨ جملتان: احديهما من معلول معين الى غير النهاية ، و الثانية من الذى قبله بمرتبة الى غير

٦٧ دا وزا وزى : من البرهان

٦٨ نو ومت ودا: لحصلت

النهاية ، فالثانية أن انطبقت على الأول عند مقابلة الجزء الأول من الأولى بالتوهم، والثاني، الثاني، والثالث بالثالث، وهلم جرآكان الناقص كالزايد ٢٩و ان لم ينطبق انقطعت فتناهت ، و الأولى زادت عليهما بمرتبة واحدة فتناهت أيضاً» لأن المتناهى إذا انضم الى المتناهى كان الحاصل منهما متناهياً وقد فرضناكونهما غير متناهيين هذا خلف . «او نقول» : اي بعبارة اخرى «الثانية اما ان يستغرق الاولى على تقدير التطبيق او لايستغرقها» و على الاول يلزم كون النا قص كالزايد و على الثاني انقطاعهما «او نقول :» اى بعبارة اخرى «الثانية اما ان يصدق عليهما انها قابلة للتطبيق على الاولى» اى في نفس الامر «اولا يصدق عليها ذلك» وعلى الاول يلزم الاول وعلى الثاني يلزم الثاني، لايقال: لوصح برهان التطبيق لزم تناهى الحوادث و انه باطل عند الحكيم ، لانا نجيب بان الحوادث ليست آحادها موجودة مما فلايجرى هذا التطبيق فيهما بخلاف العلل و المعلولات و الاجسام، و لقايل ان يقول: الكم قابل للمساواة و اللامساواة بالتطبيق عندكم و الزمان قسم منه فيكون قابلا لهما بالتطبيق لان خاصة الجنس يجب ان یکون موجودة فی جمیع انواعه .

«و لانه لو تسلسلت العلل فان كان ٧٠ بين هذا المعلول و بين كلواحد من علله» اى غير القريبة لينحصر التقسيم «علل متناهية كان الكل متناهيا» و قد فرض غير متناه هذا خلف . «و الا لكان بينه و بين كل واحد من

٦٩ نو وشا: كالزايدة

۲۰ زا وزی وشا : وان کان

علله» اى غير القريبة لينحصر التقسيم «عللَ غير متناهية كان مالايتناهى محصوراً بين حاصرين ، و انه محال و هذا الوجه ذكره صاحب الاشراق» و هو الشيخ الفاضل و الحكيم الكامل شهاب الدين السهروردى المقتول

«لانا تقول كلاهما ضعيفان اما الاول فلانا لانسلم ان الثانية ان لم ينطبق على الاولى بالتوهم انقطعت فانه يجوز ان يكون عدم انطباقها عليها لعجزنا عن توهم مقابلة اجزائها باجزائها» لا لكون الاولى ١٩ اطول من التبهة الغير المتناهية .

«و اما العبارة الثانية فلانسلم استحالة كون الناقص مثل الزايد على تقدير التطبيق، فان التطبيق محال فيجوز ان يلزمه المحال» و هو كون الناقص مثل الزايد و توجيهه ان يقال: لانسلم استحالة استغراق الجملة الثانية للاولى على تقدير التطبيق، قوله لاستلزامه المحال و هو مساواة الناقص والزايد قلنا: ان اردتم باستحالة اللازم استحالته في نفس الامر فهو مسلم، لكن هذا لايضرنا و لاينفعكم لان اللزوم على التقدير عندنا اردتم استحالته على تقدير التطبيق فهو ممنوع، فان هذا التقدير عندنا محال والمستحيل في نفس الامر جازان لايكون مستحيلا على التقدير المحال.

«و لانسلم انه يلزم من انقطاعها على تقدير التطبيق لو لم يستغرقها انقطاعها في نفس الامر» و انما يلزم ان لو كان تقدير التطبيق واقعا و هو ممنوع ، و توجيهه ان يقال: ان اردتم بانقطاعها لو لم يستغرقها على تقدير

٧١ زا وزى: الأولالثانية

انتطبيق انقطاعها في نفس الامر فهو ممنوع و ان اردتم به انقطاعها على تقدير التطبيق فهو مسلم لكن لانسلم ان انقطاعها محال على هذاالتقدير، و انما يكون محالاً ان لو لم يكن هذا التقدير محالاً و قد يقال : ايضاً لانسلم انها لو لم يستغرقها على هذاالتقدير يلزم منه انقطاعها لان معنى قولنا: اما ان يستغرقها على تقدير التطبيق ، او لايستغرقها ان الاستغراق اما ان يكون لازما للتطبيق اولايكون لازما و لا يلزم من عدم ملازمة الاستغراق التطبيق ملازمة عدم الاستغراق له حتى يلزم منه الانقطاع لجواز ان لايلزم من النقيضين مقدما واحداً ، لا يقال: نحن لا ندعى اللزوم بل نقول: لما لم يخل الواقع عن الاستغراق و عدم الاستغراق فاذا لم يكن الاستغراق متحققا على تقدير التطبيق كان عدم الاستغراق متحققا ويلزم المرام لانا لانسلم انه حينئذ كان عدم الاستغراق متحققاً على التقدير ، و إنما يكون لو كان التقدير واقعا وهو ممنوع سلمناه و لكن حينئذ لايلزم المرام على شيء من التقديرين لان الشكل الاول المركب من الصغرى الاتفاقية و الكبرى الموجبة اللزومية ينتج الاتفاقية ، و الاتفاقية لايلزم من استثناء النقيض تاليهاشيء .

«و اما العبارة الثالثة فلانسلم انقطاعها ان لم يصدق عليها انها قابلة للتطبيق لابد له من برهان» واعلم انه لاحاجة لذلك الى برهان لانانعلم بالضرورة ان امتناع انطباق المقدارين المتجانسين لايكون الا بسبب التفاوت و الصواب ان يقال لانسلم ان الانقطاع اللازم على تقدير ان

٧٢ دا وشا: لايكون انسب

لايصدق عليهما انها قابلة للتطبيق يستلزم المطلوب لجواز ان يكون الانقطاع من الجهة التيمتناهيا فيها .

«و اما الثاني فنقول فلم ٧٣ قلتم بانه اذا كان بينه و بين كل واحد من علله» اىغير القريبة «علل متناهية كان الكل متناهيا و انما يلزم ذنك» اى فى مثل هذه الصورة على ما فى الحواشى القطبية «ان لو كان الكل واقعا بينه و بين علة من علله و هو ممنوع ، بل هو اول المسئلة» او نقول: لانسلم انه لو كان بينه و بين كل واحد من علل متناهية كان الكل متناهيا لجواز ان يكون مجموعات غير متناهية يصدق على كلواحد منها انه متناه و الشارحان للاشراق ذكرا ان الشيخ ما حكم على الكل المجموعي بما حكم به على كل واحد ليكذب ، كما انك اذا قلت ما بين كل واحد واحد دون الذراع فانه لايلزم ان يكون الكل دون الذراع لتناول كل واحد واحد الاحاد على الترتيب فلايلزم ان يكون الكلدون الذراع بل قديكون كذلك و قد يكون ذراعاً او اكثر ، بل حكم بانه اذا كان مابين كل واحد و اى واحد دون الذراع فالكل يكون دون الذراع و هو حق لعدم تناول كل واحدواي واحدمن الاحاد على الترتيب فقط بل يتناول اى واحد كان مع اى واحدكان من الاعداد المستغرقه لعدم النهاية سواء قربت او بعدت اشتمل على اخواتها٧٤ او لم يشتمل و لهذا يصدق انه اذ اكان مابين اي عدد واي عدد متناهيا كان الكل متناهيا وهولايسمن

۷۳ـــ مت ونو ودا : لمقلتم ۷۶ـــ زا وزی وشا : اجزائها

و لا يغنى من جوع ، فان الحكم بكون الكل دون الذراع اذا كان مابين كل واحد و اى واحد دون الذراع جلى واضح ، بخلاف الحكم بكون الكل متناهيا اذا كان مابين كل واحد و اى واحد متناهيا فانه ليسكذلك بل لابد له من دليل .

و اعلم ان اقسام التسلسل اربعة: لانه اما ان لايكون اجزاء السلسلة مجتمعة في الوجود، اولا و الاول هو التسلسل في الحوادث، و الثاني اما ان يكون بين تلك الاجزاء ترتب طبيعي و هو كالتسلسل في العلل والمعلولات و نحوها من الصفات و الموصوفات المرتبة الموجودة معا او وضعى و هو التسلسل في الاجسام، او لم يكن بينها ترتب و هو التسلسل في النفوس البشرية و الاقسام باسرها باطلة عندالمتكلمين دون الاول والرابع عندالحكماء لعدم انتظام برهان التطبيق فيها و فيه بحث عرفته سابقة.

#### « المبحث الثالث »

«فى ان المعلول الشخصى لا يجتمع عليه علتان مستقلتان بالتأثير» و ذلك لوجهين: الاول قوله: «و الا لكان واجباً بكل واحدة منهما لوجوب وجود المعلول عند وجود علته التامة» لمامر والتالى باطل لانه لو كان واجباً بكل واحدة منهما ، لكان مستغنيا عن كل واحدة منهما ، فلم يكن شيء منهما علة فضلاً عن كونهما على سبيل الاستقلال هذاخلف اما الشرطية الثانية فظاهرة و اماالشرطية الاولى فلان وجوبه بهذه يوجب الاستغناء عن تلك ، و وجوبه بتلك يوجب الاستغناء عن هذه فلو وجب بكل واحدة منهما لكان مستغنياً عن الكل و اليه اشار بقوله:

«لكن وجوبه باحديهما يوجب الاستفناء عن الاخرى فيلزم استغناءه عن كل واحدة منهما عند وجوبه بكل واحدة منهما» و يمكن ان يقرر هذا بوجه آخر و هو ان يقال: لو اجتمع عليه علتان مستقلتان لكان واجبا بكل واحدة منهما لكان مستفنيا عن بكل واحدة منهما و لو كان واجبا بكل واحدة منهما لكان مستفنيا عن كل واحدة منهما ، اما الثانى فظاهر، كل واحدة منهما ، اما الثانى فظاهر، و اما الاول فلان وجوبه بهذه يوجب الاستغناء عن الاخرى ، و وجوبه بالاخرى يوجب الاستغناء عن هذه و التالى محال فالمقدم مثله ، و فى الحواشى القطبية فى استحالة هذا اللازم نظر لتغاير جهتى الاستغناء و

٧٥ دا ونو وزه: الاحتياج والاستغناء

الاحتياج ، اقول: و ذلك لان افتقاره الى هـذه لوجوبه بهذه بعينها و استغناءه عنها لوجوبه بالاخرى، و هذا النظر غير وارد على التقدير الاول على مالايخفى فاعتبره ، و الوجه الثانى قوله:

«و لانه ان لم یکن لکل واحدة منهما مدخل فی وجوده» بل یکون لاحدهما فقط مدخل «لم یکن احدیهما» و هو مالا مدخل له «عاة تامة» و هو ظاهر «و ان کان لکل واحدة منهما مدخل کان کل واحدة منهما جزءاً للعلةالتامة و قد فرض انهما علتان مستقلتان هذا خلف» . قیل ان اراد بالعلة التامة جمیع ما یتوقف علیه الشیء کمافسرها به قبل فاستحالة اجتماع العلتین التامتین علی معلول واحد بالشخص بدیهیة ۲۹ غیر محتاج الی دلیل ، و ان اراد بها الفاعل فی الشیء بشر ایطه فاستحالته ممنوعة ، اذ شیء من الدلیلین لایدل علی استحالته علی مالایخفی و فیه نظر لان الفاعل بشر ایطه لما وجب به المعلول ، فیدل الاول علی استحالة الاجتماع و ان منع فنقول یعنی بها ما وجب به وجود المعلول ۷۰.

«و اما المعلول النوعي» كالحرارة مثلا «فيجوز ان يجتمع عليه علتان مستقلتان» لاعلى معنى ان الحرارة الكلية توجد في الاعيان عن علل ولاعلى معنى ان الوجودفي الاعيان الذي لابد وان يكون جزئيا له علل على ٨٠ ماعرفت من استحالته بل «على معنى ان واحداً» من تلك العلل لا يتعين بوقوع

٧٦ زا وزي وشا : بديهي

٧٧ دا وزد: المعلول وحده

۷۸ دا وزد: کما عرفت

جزئيات الكلى حتى يتوقف عليه بخصوصيته بل «بعض جزئياته يقع بعلة وبعضها بالاخرى ٢٩ خلافا لاكثر الاشاعرة .

«و ذلك لان حرارة النار لازمة لها فهى» اى النار «اما علة» مستقلة «لها» اى للحرارة اللازمة «اولها مدخل فى وجودها و الا فان لم يكن للحرارة مدخل فى وجودها امكن انفكاكها عنها» اى انفكاك الحرارة عنالنار فلا يكون الحرارة اللازمة لازمة هذا خلف . «و ان كان لها مدخل فى وجودها تقدمت عليها» و هو ظاهر البطلان .

٧٩ مت ونو ودا : باخرى

منهما لتحصل العلة التامة لايجوز ان يكون هو الاخر لماذكرنا فيكون غيرالاخر اما واحدافيهما اواخر في الاخر و على التقديرين يكون المجموع مغايراً للمجموع ، و بماقررنا يندفع ما في الحواشي القطبية من ان لقايل ان يمنع لزوم المطلوب على تقدير تسليم المقدمات لان اللازم ان لكل واحد من النار والشعاع مدخلا في وجود الحرارة و لايلزم منه اجتماع العلل المستقلة على شيء واحد .

«و لقایل ان یمنع امکان الانفکاك لو لم یکن لشی، ۱۸ منهما» ای من النار و الحرارة اللازمة «مدخل فی الاخر» لجواز التلازم بین امرین یستغنی کل واحد منهما عن الاخر کما فی معلولی علة واحدة .

«لايقال الطبيعة النوعية محتاجة الى هذه العلة المعينة لذاتها والا لكانتغنية عنها لذاتها» واذاكانت غنيةعنها لذاتها «فلايعرض لهاالحاجة اليها» لذاتها و اللازم باطل لوقوع بعض افرادها بتلك العلة المعينة ، و اذا كانت الطبيعة محتاجة الى هذه العلة المعينة لذاتهافاينما وجدت وجد احتياجها الى هذه العلة المعينةضرورة ، فلم يكن وقوع شىءمنافرادها بعلة اخرى و الالزم اجتماع علتين مستقلتين علىمعلول شخصى و هو باطل لمامر بل يكون وقوع كل واحد منافرادها بهذه العلة المعينة فلا يجتمع علتان مستقلتان على معلول نوعى على مآذكرتم منالتفسير .

«لانانقول لايلزم منعدم احتياجها اليها لذاتهاغنائها عنهالذاتها» اى لا يلزم من عدم اقتضاء ذاتها الاحتياج اليها اقتضاء ذاتها الغنى عنها لجواز

۸۱ زا ودا وشا : شیی منهما

ان لا يكون ذاتها مقتضية لشيء منهما بل يكون كل واحد منهما لامر خارجي و قد عرفت مافي هذا المنع «سلمناه» اي سلمنا ان الطبيعة لو نه يكن محتاجة الى العلة المعينة لذاتها كانت غنية عنها لذاتها، لكن لانسلم ان اللازم في الشرطية الثانية و هي قولكم و اذا كانت غنية عنها لذاتها لا يعرض لها الحاجة اليها باطل ، قولكم لوقوع بعض افرادها بتلك العلة المعينة قلنالا يلزم من ذلك عروض الاحتياج اليها للطبيعة من حيث هي بل لفرد من افرادها و يجوز ان يكون الطبيعة من حيث هي غنية عن كل واحد من العلم المعينة و يعرض لفرد منها الاحتياج الي واحدة منها بعينها، لم قلتم لا يجوز ذلك لا بد له من دليل و اليه اشار بقوله:

«لكن لانسلم ان الطبيعة عرضت لها الحاجة اليها بل الذي عرضله الحاجة اليها فرد من افرادها و الطبيعة غنية عن كل واحدة من العلل المعينة محتاجة الى علة ما» و لما ذكر ذلك استشعر ان يقال: لو كانت الطبيعة من حيث هي غنية عن كل واحدة من العلل المعينة لكانت غنية عن هذه العلة المعينة و لو كانت غنية عنها لما كانت لازمة لها ، و لما كانت لازمة لها، علم عروض الاحتياج اليها من حيث هي فاجاب بان لزومها لها لا لعروض الاحتياج اليها بل لاشتمال الجزئي الذي هو معلولها عليها واشار اليه بقوله:

«لكن كل واحدة من العلل لما اقتضت وجود جزئى منها يلزمها الطبيعة» اى يلزم الطبيعة تلك ١٨٠ الواحدة من العلل «لاشتمال الجزئى عليها» اى على الطبيعة لا لان الطبيعة من حيث هي هي يعرض لها الحاجة اليها .

۸۲ــ زا و زد وشا : لتلك

#### « المبحث الرابع »

«فى ان البسيط من غير تعدد الالات و القوابل والشرايط»

«لايصدرعنه امران لانه لو صدر عنه امر ان فكونه مصدراً لاحدهما
غير كونه مصدراً للاخر» لجواز تعقل كل منهما مع الغفلة عن آخر «فهما»
اى كونه مصدراً لهذا و كونه مصدراً لذلك ٨٠ «او احدهما ان كان داخلا
فيه كان مركباً و ان كانا خارجين كان مصدراً لهما» لاحتياجهما اليه
نعروضهما اياه و لانه حينئذ لازم له و الملزومات علل اللوازم «ويتسلسل
او ينتهى الى ما يكونان او احدهما داخلا فيه» و الاول محال لاستلزامه
انيكون بين الماهية واللوازم اوساط غيرمتناهية والثاني خلاف المقدر.

«لقایل ان یمنع کونه مصدراً لبهما ان کاناخارجین و انما یلزم ذلك ان لو کانت المصدریة محتاجة الی العلة و لیست کذلك بل هی من الاعتبارات العقلیة التی لا تحقق لها فی الخارج فلایحتاج الی العاقی اجیب عنه بان المصدریة المی علی معنین :احدهما امر اضافی للعلة والمعلول من حیث یکونان معاو کلامنا لیس فیه ، و الثانی کون العلة بحیث یصدر عنهما المعلول و هو بهذا المعنی متقدم علی المعلول ثم علی الاضافة العارضة لهما و کلامنا فیه ظاهر و هو امر واحد ان کان المعلول واحدا و ذلك الامر قد یکون هو ذات العلة بعینها ان کانت العلة علة لذاتها ،و

۸۳ زي و زد: بذلك .

۸۶ نو و دا و زی: الصدور

قد يكون حالة يعرض لها ان كانت علة لا لذاتها بل بحسب حالة اخرى، اما اذا كان المعلول فوق واحد فلامحالة يكون ذلك الامر مختلفا ويلزم منه التكثر في ذات العلة ، و منه ظهر الجواب عن الاعتراض المشهور و هو انه لوصح ما ذكره من الدليل لزم ان لا يصدر من البسيط شيء واحد لانه لو صدر عنه واحد فكونه مصدرا له امر مغاير له لكونه نسبة فهو اما داخل او خارج لانا لانسلم انه نسبة فالحصر فيهما على تقدير ان يكون الصادر واحداً ممنوع لجواز ان يكون الحيثية نفس الذات ، و لا يمكن الصادر واحداً ممنوع لجواز ان يكون الحيثية نفس الذات ، و لا يمكن ذلك على تقدير صدور الامرين عنه لامتناع ان يكون البسيط ذاحقيقتين مختلفتين .

و اعلم ان الحكماء ذهبوا الى ان الواحد لا يصدر عنه من حيث هو واحد الاشيء واحد و هو حكم واضح لا يحتاج الى زيادة بيان ، فانه ان صدر عنه شيئان فمن حيث صدر عنه احدهما لم يصدر عنه الاخر و بالعكس ، فاذن صدرا عنه من حيثين ويدل عليه قول الشيخ حيث سئال عنه بهمنيار عن ذلك معقول انه يلزم عنه (ب) غير معقول انه يلزم عنه (آ) فاذا حيث فوجوده حيث يلزم عنه (آ) فاذا حيث الذي يلزم عنه (آ) ليس هو الحيث الذي يلزم عنه (ب) فاذا كان يلزم عنه (ب) فليس من الحيث الذي يلزم عنه (آ) انتهى لفظه و يلوح من هذا انه يجوز عندهم ان يصدر عن الواحد اكثر من واحد من جهتين اوجهات و ان لم يكن الشروط و الالات و القوابل متعددة و لعل هذا مما اخترعه المتاخرون .

۸۵ نو و دا و زی : لاحاجة فیه

#### « المبحث الخامس »

«فى ان البسيط لا يكون فاعلا وقابلا معا لشىء واحد» «لان اعتبار كونه فاعلا غير اعتبار كونه قابلا ضرورة انه بالاعتبار الاول مفيد و باعتبار الثانى مستفيد فهذان الاعتبار ان اواحدهما الاول مفيد و باعتبار الثانى مستفيد فهذان الاعتبار ان اواحدهما الاداخلافيه لزم التركيب، و ان كاناخارجين كان مصدرا لهما فمصدريته نهذا غير مصدريته لذلك «فيلزم التسلسل او الانتهاء الى ما يكون احدهما داخلا لمامر وضعنه معلوم ممامر فى البحث الرابع وهو ان يقال: لانسلم انهما لو كانا خارجين كان مصدرا لهما لانهما من الامور الاعتبارية التى لاتحقق لهما فى الخارج و الجواب كالجواب.

۸۲ نو و زی و دامت : و بالثانی ۸۷ زا وشا: احدالاعتبارین .

#### « المبحث السادس »

«في ان القوة الجسمانية طبيعية ٨٦ كانت او قسرية»

«لايقوى على تحريكات غير متناهية» اى بحسب المدةوالعدة و معنى الاول هو ان القوة الجسمانية لا تقوى على حركة تكون وقوعها في زمان غير متناه<sup>٨</sup> و معنى الثانى انها لا تقوى على حركات عددهاغير متناه.

«اما الطبیعیة» ٨٨ فالبیان فیها مبنی علی مقدمتین: و الی المتقدمة الاولی اشار بقوله: «فلان قوة كل جسم اقوی و اكثر من قوة بعضه» لان الموجود فی الاصغر موجود فی الاعظم مع شیء آخر، و الی المقدمة الثانیة اشار بقوله: «و لیست زیادة جسمه» ٨٩ ای جسم الكل «فی القدر یوئر فی منع التأثیر» و ذلك لان القوة الطبیعیة لجسم ما اذا حسركت جسمها و لم تكن فی جسمها كما فی البسائط معاوقة فلایجوز ان یعرض بسبب كبر الجسم و صغره تفاوت فی القبول لان الجسم من حیث هو جسم غیر مقتض للتحریك ، ولاالمنع عنه بلذلك لقوة تحله فصغیره و كبیره اذافرضنا مجردین عن ذلك ۱۰ القوة كانامتساویین فی قبول التحریك و الالكان اذافرضنا مجردین عن ذلك ۱۰ القوة كانامتساویین فی قبول التحریك و الالكان

٨٦ زا وزد: طبعية .

۸۷ـــ زا و زد و شا : غیر متناهیة

۸۸ــ مت و دا و زا : اماالطبيعة

۸۹\_ زا و شا و زد: جسم

۹۰ دا و زى : من تلك القوة

الجسم من حيث هو جسم مانعاً عنه بل ان عرض تفاوت كان ذلك بسبب القوة فانها يختلف باختلاف محلها و اما قوله :

«لان قبول الجسم الاصغر للتحريك انما كان لجسميته الموهم مشتركة بينه وبين الاكبر» فيكون قبول الاكبر للتحريك عن القوة مثل قبول الاصغر فلا يخلو عن نظر يعرف بالتامل ولما فرغ عن تمهيد المتقدمتين شرع في الدلالة على المقصود و قال:

«فلو حرك كل القوة جسمها من مبدء الى غير النهاية فنصفها لوحرك جسمه من ذلك المبدء الى غير النهاية و حركات الكل ازيد من حركاته لامتناع الاستواء فى المعلول اعنى الحركة مع الاختلاف فى العاة» اعنى كل القوة و نصنها ٩٩ و لا يمكن ان يقال: لانسلم ان حركات الكل ازيد من حركاته و انما يكون كذلك لو لم يكن هناك زيادة الجسمية لمامر فى المقدمة الثانية من عدم التفاوت بسببها و كيف و بازاء زيادة الجسمية زيادة القوة «فيلزم الزيادة على غير المتناهى فى الجهة التى هو بها غير متناه» لا تحادمبدئيهما فرضا «و هو محال» بالبديهة و انما قيده بهذا القيد كان الزيادة على غير المتناهى فى الجهة التى هو بها متناه غير مستحيل فان عند حدوث كل حادث يزيد حادث على الحوادث الماضية التى لا نهاية لها . «فتعين انه يحرك» اى ان نصف القوة يحرك جسمه «من ذلك المبدء حركات متناهية و حركات النصف الاخر ايضاً يكون متناهية» لمامر فى

۹۱ مت و دا : لجسمية ۹۲ دا و شا : و بعضها

ذلك النصف «فحركات الكلمتناهية» لاغير متناهية «لان انضمام المتناهي الى المتناهي لا يوجب اللايتناهي و لم يقل: لا يوجب اللايتناهي لا يقل: يوجب التناهي لان مقصوده سلب لا نهاية الكل الذي هو نقيض لانهايته .

و اعلم ان هذا البرهان اخص ماخذا مما يجب لانه لم يقم الاعلى امتناع صدور التحريك الغير المتناهى عن قوة حالة فى جسم لامعاوقة فيه منقسمة بانقسام ذلك الجسم، و بالجملة عن القوى المتشابهة الحالة فى الاجسام البسيطة و التحريك بالطبع الذى يقابل التحريك بالقسر يكون اعم من ذلك لكونه متناولا لتحريكات الصادرة عن النفوس النباتية و الحيوانية ، مع ان اجسامها المركبة لايخلو عن معاوقات نقيضها طبايع بسايطها و ايضا اكثر تلك النفوس مما لاينقسم بانقسام محالها لكون تلك المحال اجساما البته :

«و اما القسرية فلانها لو حركت جسما من مبدء الى غيرالنهاية ، فنصف ذلك الجسم لوحركته مثل حركاتها الاولى كانت الحركة مع العايق الطبيعي» و هو الزايد الذى فى الكل دون النصف اذا القابل كلما كان اعظم كان العايق عن قبول الحركة القسرية اكثر و كلما كان اصغر كان العايق عن ذلك القبول اقل «كهى لامعه ، و ان حركته ازيد وقعت الزيادة على غير المتناهى من الطرف الغير المتناهى و انه محال» و ان حركته انقص كانت الحركة لامع العائق انقص من العرف في عالمات العربة معالية، وانما لم يتعرض

۹۳ دا و زا: متبادلا

له لظهور فساده، وانما انحصر تحريكها للجسم حينئذ فى الطبع والقس ، لانه اما ان لايكون محلاً لتلك القوة اويكون محلالها ، و الاول هــو الثانى و الثانى هو الاول .

و اعلم ان هذاالبرهان اعم ماخذا ممايجب لقيامه على امتناع صدور التحريك الغير المتناهى عن القوة القسريه سواء كانت جسمانية اوغير الجسمانية .

و اعلم ان القوة الجسمانية كما لا تقوى على تحريكات غير متناهية بحسب المدة والعدة فكذلك لا يقوى على تحريكات غير متناهية بحسب الشدة و معناه انها لايقوى على الحركة التي لايمكن ان يكون اسرع منها حركة اخرى ، والدليل عليه هو انه لوصح صدور حركة من قوة جسمانية هذا شأنها وجب وقوع تلك الحركة لا في زمان لان كل زمان منقسم فلو كان وقوعها في زمان لكان قطع تلك المسافة في نصف ذلك الزمان اسرع من قطعها في كل ذلك الزمان ، فلا يكون ذلك او تقديرا ، و مع ذلك من قطعها في كل ذلك الزمان ، فلا يكون تلك الحركة غير متناهية بحسب الشدة هذا خلف ، و بطلان وقوع حركة لا في زمان الذي هولازم بحسب الشدة هذا خلف ، و بطلان وقوع حركة لا في زمان الذي هولازم به ظاهر ، فالمقدم مثله .

«والحجة الاولى ضعيفة ، لجواز ان يكون حركات كل القوة غير متناهية و ان كان حركات كل واحد من النصفين و مجموعهمامتناهية » و توجيهه ان يقال : لم لايجوز ان يحرك نصفها جسمه حركات متناهية ، قوله لان حركات النصف الاخر ايضاً يكون كذلك فكانت حركات كل

القوة متناهية ، قلنا : لانسلم و انما يلزم ان لولزم من تناهى حركات كل واحد من النصفين على الانفراد و تناهى مجموع حركات كل واحد من النصفين تناهى حركات كل القوة منحيث هو كل و هو ممنوع لجوازان تقوى تلك القوة منحيث هو تلك القوة على اكثر من المجموع المذكور، لم قلتم : لا يجوز ذلك لابد له من دليل ، و جوابه ان القوى الجسمانية المتشابهة يختلف باختلاف الاجسام و يتناسب بتناسب محلها المختلفة بالصغر والكبر لانها حالة فيها متجزية بتجزيها فنسبة القوة التى فى بعض الجسم الى القوة التى فى بعض ولو كان تلك القوة التى فى كله كنسبة ذلك البعض من الجسم الى الكل منه ، ولو كان تلك القوة غير متناه مع كون بعض القوة متناهياً كان نسبة متناه الى غير متناه كنسبة متناه الى متناه هذا خلف .

«وكذاالثانية» اى ضعيفه «لانالانسلم وقوع الزيادة على غير المتناهى» ان حركته ازيد «وانما يلزم ان لوكانت الحركات مجتمعة فى الوجو د بالفعل و فساده » اى فساد الاجتماع فى الوجو د «ظاهر» لكونها غير قار الذات و فى الحواشى القطبية هذا المستندضعيف اذلامدخل للاجتماع فى الحكم بالزيادة والنقصان اقول الامركذلك اذ العقل الصريح يشهد بصحة قولنا من الان الى غير النهاية ازيد من الامس الى غير النهاية ، لا يقال ان القوة القسرية لوحركت نصف الجسم حركات ازيد من حركات الكل لكانت مسافة حركات نصف الجسم ازيد من مسافة الكل بالضرورة ، فيلزم الزيادة على غير المتناهى من الطرف الغير المتناهى و اجزاء المسافة مجتمعة فى الوجود لا

ع۹- زی و دا : کلالقوة

يمكن انكاره فيندفع الشك لانا لانسلم ان مسافة حركات نصف الجسم يكون حينئذ ازيد، بل يكون الازيد اما المدة او العدة وهو ظاهر.

وهذاالمنع يردعلى الاولى ايضاً. » لانانقول: لانسلم وقوع الزيادة على غير المتناهى ان حركت نصف القوة جسمه من ذلك المبدء الى غير النهاية وانما يلزم ان لوكانت الحركات مجتمعة فى الوجود بالفعل وهو ممنوع.



## شرح حكمةالعين

للعلكرمة محمدبن مباركشاه بخارى

« المقالة الثالثه »

« في احكام الجواهر والاعراض »

« وفيها مباحث: »

#### «المبحث الأول»

«في تحقيق ماهية الجوهر و العرض ، و كل امرين حل احدهما في الآخر» و في الحواشي القطبية على معنى اذيكون ساريا فيه مختصابه بحيث يكون الاشارة الى احدهما الاشارة الى الاخر تحقيقا او تقديرا، و معذلك تكون ناعتا اىممكن ان يشتق منه اسم لذلك المحل كالبياض بالنسبة الى ما حل فيه ، اما السريان على الوجه المذكور تحقيقا فكحلول السواد في الجسم، واما تقديرا فكالاصوات القائمة بالاجسام، والعلوم والمعارف القائمة بالنفس ، هكذا ذكره الامام ، و في تفسير الحلول بحلول السريان نظر لانه حينئذ يخرج عنه النقطة والخط والسطح و الان ، فان كلواحد منهاعرض لكون النقطة حالة في الخط ، والخط في السطح ، والسطح في الجسم و الان في الزمان ، لانها اطراف مع ان حلول شيء منها في محله ليس حلول السريان و لا ناعتاً له ، فالاولى ان يحمل كلام المصنف على الاطلاق ليشتمل الكل هذا مافى الحواشى و لايجاب عنه بانا لاندعىان كل ماكان حلوله كذلك فهو عرض، والموجبة الكلية لاتنعكس كنفسها لان المعرف يجب ان يكون مساوياً للمعرف فالانعكاس واجب، ولاباننا لانسلم انالنقطة حالـة في محـل وانما يحل فيه ان لوكانت موجـودة في الخارج و هو ممنوع ، لان ذلك غير مستقيم من طرف الحكيم .

«و حصلت منهما حقيقة متحدة لابد ان يكون لاحدهما حاجة الى الاخر» سواء كان للاخر ايضا حاجة لكن لامن تلك الجهة اولم يكن «والا

لامتنع التركيب بينهما» لمامر ان الحجر الموضوع بجنب الانسان لا يحصل منهما حقيقة متحدة، و مافيه لا يخفى بعد مامر ثم لقائل ان يقول: ان اراد بالحقيقة المتحدة ، الحقيقة المحصلة فلايكون المركب من الموضوع و العرض حقيقة متحدة ، و ان اراد بها الحقيقة الاعتبارية او ما يعمهما فلا يكون استغناء كل واحد منهما عن الاخر مانعاً عن اعتبار التركيب بينهما على مالا يخفى .

«فان كان المحل غنيا عنهما» اى عن الحال فيه «مطلقا» اى من جميع الوجوه «يسمى موضوعا ، والحال فيه عرضا و ان كان له» اى للمحل «حاجة» اى الى الحال فيه من وجه «يسمى هيولى والحال فيه صورة» لا يقال : لا يجوز افتقار المحل الى الحال والالزم الدور لافتقار الحال الى المحل لا نالانسلم لزوم الدور ، و انما يلزم ان لو كان المحل محتاجا اليه من كل الوجوه اومن وجه احتياج الحال اليه اما اذا كان من غير ذلك الوجه على ما سيجى من اختلاف جهة التوقف فلا .

«فالموضوع و الهيولى تشتركان اشتراك اخصين تحت اعم و هــو المحل» لانقسام المحل اليهما و وجوب كون المورد اعم من اقسامه و فترقان بان الموضوع محل مستغن في قوامه عمايحل فيه .

«والعرض والصورة تشتركان اشتراك اخصين تحت اعم وهو الحال» لانقسام الحال اليهما و يفترقان بان العرض حال يستغنى عنه المحل ويقوم دونه والصورة حال لا يستغنى عنه المحل و لا يقوم دونه .

٥٥ زه و زد: الوجوه

«فالجوهر هوالماهية التى اذاوجدت في الاعيان كانت لا في موضوع و يخرج عنه الواجب لذاته اذ ليس له ماهية وراء الوجود» اذا وجدت كانت لا في موضوع «و يدخل فيه الصور العقلية للجواهر ٩٦» اى حقايتها الجوهرية «لانها و ان كانت في الحال حالة في الموضوع لكن يصدق عليها رسم الجوهر» اى متى وجد في الاعيان كان لافي موضوع فتكون ٧٠ جواهر ولماذكر ذلك استشعر ان يقال: لانسلم صدق الجوهر عليها فان ما يكون في موضوع كيف يصدق عليه انه ليس في الموضوع فاشار الى الجواب عنه بقوله:

«و كونها فى موضوع لاينافى جوهريتها ، لان الكون في الموضوع على تقدير الوجود فى الخارج ، و ثبوت الاعم للشىء لايوجب ثبوت الاخصله» حتى يلزم ان يكون الصور العقلية للجواهر ماهيات اذا وجدت فى الخارج كانت فى موضوع و فى بعض النسخ «و سلب الاخص عن الشىء لا يوجب سلب الاعم منه» وهوغير مناسب لسياق الكلام على مالا يخفى .

«و اماالعرض فهوالموجود فى الموضوع فعلى هذا جازان يكون الشىء الواحد جوهرا و عرضا ضرورة ان الصور العقلية للجواهر الكلية كذلك» اما كونها جوهرا فلصدق رسم الجوهر عليها و اما كونها عرضا فلكونها فى الموضوع و هو العاقلة .

«نعم لو فسرنا العرض بانه الذي اذا وجد ٩٨ في الاعيان كان في

٩٦ مت: العقلية للجوهر ، چاپي الكلية للجواهر

۹۷ زی : فیکون جواهر ، دا :فیکون جوهراً

۹۸ دا و زه : وجدت

موضوع كانت تلك الصور جواهر فقط لا اعراضا» لاستحالة ان يكون الشيء الواحد بحيث اذا وجد في الخارج كان لا في موضوع و في موضوع ضرورة فاذا ظهران النزاع في جواز كون الشيء الواحد جوهرا و عرضا معا و عدم جوازه لفظى راجع الى تفسيرهما و ان الصور العقلية للاعراض اعراض مطلقا.

«ثم الجوهر ان كان حالا في محل فهو الصورة و ان كان بالعكس» اى يكون محلا للحال «فهو الهيولي و ان كان مركبا منهما فهوالجسم و ان لم یکن کذلك» ای و ان لم یکن محلا و لا حالا و لا مركبا منهما «فان كان متعلقا بالاجسام تعلق التدبير و التصرف فهوالنفس و الا فهو العقل» وانماقال متعلقا بالاجسام ولم يقل متعلقا بالابدان كما قال بعضهم لان اهل العرف واللغة لا يطلقون الابدان على الاجسام الفلكية وفي الحواشي القطبية صوابه ان يردد بين النفي و الاثبات لينحصر بان يقال الجواهر أماان يكون حالا فيمحل اولاوالاول هوالصورة والثاني اما واما اليآخر قال المصنف في شرح الملخص٩٩ : في قولهم و ان كان محلا فهو الهيولي نظر لانالجسمليس بحال وهومحل للاعراض معانهليس هيولي فالصواب انيقال: الجوهرامامتحيز وهو الجسم اولا و هو اما انيكون جزءامن المتحيزاولاوالاول امامحل و هو الهيولي او حال و هو الصورة والثاني هو المفارق و هو اما عقل او نفس والاول مدفوع ، والثاني منقوض، اما الاول فبان يقال: قان كان محلا لتلك الصورة الامتدادية فهوالهيولي،

٩٩ دا و زي : في شرحه للمخلص

و اما الثانى فلان كل واحدة من الهيولى والصورة متحيزة وليست جسما و كون الشيء جزءا من المتحيز لاينافى تحيزه ، فان جزء المتحيز قديكون متحيزاً لايقال: المراد هوان الجواهر امامتحيز على سبيل الاستقلال وهو الجسم اولا و هو اما ان يكون جزءا من المتحيز و هو الهيولى او الصورة اولا و هو العقل والنفس فيندفع ماذكرتم لان الصورة متحيزة على سبيل الاستقلال ، والحلول فى المحل لاينافى التحيز على سبيل الاستقلال بل الحلول فى الموضوع ينافيه .



# « البحث الثاني » «المسألة الاولي»

«فى ائبات الهيولى» لما فرغ عن تقسيم الجوهر الى اقسامه الخمسة اراد ان يبين وجودها و لما كان وجودالجسم الطبيعى و هوالجوهرالذى يمكن ان يفرض فيه الابعاد الثلاثة المتقاطعة على الزوايا القائمة معلوما بالضرورة لابمعنى انه محسوس صرف لان ادراك الحواس مخصوص المسطوحه و ظواهره بل بمعنى ان الحس ادرك بعض اعراضه كسطحه من مقولة الكم و لونه من مقوله الكيف وادى ذلك الى العقل فحكم العقل بعد ذلك بوجود ذات الجسم حكما ضروريا غير مفتقر الى تركيب قياس لم يتعرض المصنف له، واما سبب تقديم المباحث المتعلقه بالجواهرعلى المباحث المتعلقه بالجواهرعلى المباحث المتعلقة بالاعراض فظاهر.

واعلم ان الجسم الطبيعى الذى عرفته اما ان يكون مؤلفا من اجسام مختلنة كالحيوان او غير مختلفة كالسرير و اما ان يكون مفرداً كالجسم المائى و اختلف اهل العلم فيه ، فذهب جمهور الحكماء الى انه غير امتألف من اجزاء بالفعل بل هو واحد فى نفسه كما هو عندالحس ، لكنه قابل للانقسامات عيرمتناهية على معنى انه لاينتهى القسمة الىحد لايكون قابلاللقسمة .

۰۰۱ـ دا و زد: يختص .

١ ـ دا و زه: غير مؤلف.

و ذهب قوم من القدماء و اكثر المتكلمين من المحدثين الى انه مؤلف من اجزاء موجودة بالفعل متناهية غير قابلة للقسمة بوجه ما اصلا لاكسرا لصغره ، ولا قطعا لصلابته ، ولا وهما لعجزا لوهم عن تميز طرف منه عن طرف ،

و ذهب بعض القدماء و النظام من متكلمي المعتزله الى انه مؤلف من اجزاء موجودة بالفعل غير متناهية ممتنعة الانقسام.

و ذهب بعض كمحمد الشهرستاني و الرازى الى انه متصل واحد في نفسه كما هو عندالحس لكنه قابل لانقسامات متناهية .

وذهب ذيمقطراطيس و اصحابه الى انه مركب من بسايط صغار متشابهة الطبع واحد منها لاينقسم فكابل و هما و نحوه و تألفها انمايكون بالتماس والتجاور.

و ذهب بعض القدماء الى انه مؤلف من اجزاء موجودة بالفعل متناهية قابلة للانقسام كالخطوط فهذه ستة مذاهب، يمكن ان يشتمل عليها قسمة، هى ان نقول: الجسم المفرد اما ان يكون ذا مفاصل بالفعل، او لم يكن، و الاول اما ان يكون الاجزاء التى يتصل و ينفصل عند تلك المفاصل ممتنعة الانقسام، او ممكنة الانقسام، و على التقديرين اما ان يكون متناهية او غير متناهية ، و الثانى اما ان يكون الانقسامات الممكنة متناهية او غير متناهية والمصنف يريد ان يثبت الاول على ما قال:

«الجسم المائي متصل واحد» اى فى نفس الامر كما هو عندالحس بابطال البواقى بعضها هيهنا وبعضها فى اول الطبيعيات الا الاخير فانه

لم يتعرض لابطاله فى شىء من مواضع الكتاب ، لعدم شهرته و ظهور بطلانه فابتدء اولا بابطال ما ذهب اليه جمهور المتكلمين و النظام و هو تألف الاجسام من اجزاء لايتجزى اما متناهية او غير متناهية واردفه بابطال ما ذهب اليه ذيمقر اطيس على ما قال:

«و الا لكان مركبا من اجزاء لايتجزى» متناهية كانت اوغير متناهية «او من اجسام صغار ، كل واحد منها لايقبل الانفصال الا بحسب الفروض و الاوهام ، او باختلاف عرضين» قارين كالسواد و البياض ، او مضافين كاختلاف محاذاتين او مماسين<sup>3</sup> ، او كان على احدالوجوه الباقية و ذكر بيان استحالته في الطبيعيات مع اعادة بعض ماذكر هيهنا .

«والاول محال لانا اذا وضعنا جزء آبين جزئين، فالوسط ان كان مانعاً من تلاقى الطرفين، فما به يلاقى الوسط احدهما غير ما به يلاقى الاخرى فيلزم انقسام الوسط اذ لا نعنى بالانقسام الا وجود شيء غير شيء «وان لم يكن مانعاً منه» اى من تلاقى الطرفين «فالطرفان متلاقيان» على ان ينفذه احد الطرفين في الوسط و يلقى الطرف الاخر ملاقاة الوسط له او على ان ينفذه احد من الطرفين فيه وتلاقى قبل اتمام المداخلة «فليس هناك وسطولاطرف» وقد فرض كذلك هذا خلف، و معذلك هو ملزوم للانقسام لايقال: لانسلم انه لو لم يكن مانعاً يلزم تلاقى الطرفين لانه يصدق مع عدم

٣ــ دا و زد : الجسم

٤ دا و زى: مماستين

٥- دا و زه: يتصاعد

الملاقاة ايضاً لان التأليف لايتصور الا بعد ملاقاة الاجزاء و لا ن منع بناء على اثبات الخلاء بين الاجزاء ، واجيب عنه ببيان استحالة الخلاء وبعدم كون الجسم متصلا حينئذ عند الحس و فيه نظر .

«والثانى» اى كون تلك الاجسام الصغار المتشابهة الطباع الممكنة الانقسام و هما و نحوه ممتنعة الانقسام فكا «ايضا محال » لان القسمة الفرضية او الوهمية او غيرهما تحدث اثنينية فيه» اى فى المقسوم «يكون طبيعة كل واحد منهما مثل طبيعة الاخر و مثل طبيعة الخارج الموافق له فى النوع» و مثل طبيعة المجموع ايضا «و مايصح بين اثنين منهما يصح بين اتنين آخرين» لان كل حكم صح على شيء صح على مايمائله «فيصح اذن اتنين آخرين» لان كل حكم صح على شيء صح على مايمائله «فيصح اذن المتبائينين» من الاتصال الرافع للاثنينية الانفكاكية «مايصح بين المتسلين» وبين المتصلين، وبين المتصلين، وبين المتصلين، فيلزم امكان الانفكاك فيما يمتنع الانفكاك فيه عندهم.

«اللهم الا لمانع خارجي» اى خارج عن طبيعة الامتداد «لازم» كما فى الفلك فان صورته النوعية المانعة عن قبول ذلك لازمة له «اوزايل» كما فى الاجسام الصغيرة الصلبة فانها مادامت كذلك يمتنع عن قبول الفصل بالفعل اما اذا زالت الصلابة والصغر فلايمتنع عن قبوله لكن ذلك غيرة ادح فى المقصود ، لان المقصود هو امكان طريان الفصل والوصل على الاجسام المفروضة من حيث طبيعتها المتنقة .

٦- دا و زد: الطبايع

۷ــ زی و زد : اونخوهما

«و ان كان هذا المانع لازما طبيعيا كان نوع تلك الطبيعة منحصرا في شخصه لانه لو وجد منه شخصان لكانا متساويين في الماهية و كان كل واحد منهما قابلا للانفصال الانفكاكي الحاصل بينهما مع وجود المانع عن هذا خلف . فحيث وجدت الاشخاص لم يكن المانع عن قبولها القسمة الانفكاكية طبيعيا كذلك فكانت تلك الاشخاص قابلة لها و هيهنا كذلك فكانت تلك البسايط بحسب الذات قابلة للقسمة الانفكاكية و هو المطلوب .

و هذه الحجة انما يتم على ما ذهبوا اليه من ان تلك الاجسام متساوية فى الماهية لكن من جملة الاحتمالات تألف الجسم من اجسام صغار متشابهة قابلة للقسمة الوهمية دون الانفكاكية فما لم يبطل هذا الاحتمال لم يلزم اتصال الجسم و ان لم يذهب اليه ذاهب.

« وهو » اى الجسم المائى «يقبل الانفصال بالحس» اى يطرء عليه الانفصال والا لبطل اصل الدليل «والقابل له امتنع ان يكون هو الاتصال لان القابل يبقى مع المقبول ، و الاتصال لايبقى مع الانفصال ، فهو امر وراء الاتصال» كان قابلا للاتصال حال وجوده ، ثم صار قابلا للانتصال بعد ذلك وفي نسخة مقروءة على المصنف : والقابل له امتنع ان يكون هو الاتصال او الجسم لان القابل يبقى مع المقبول والاتصال والجسم لا يبقى مع الانفصال فظاهر ، و اما ان الجسم لا يبقى معه فكذلك لان الجسم المتصل بذاته ما دالم موجوداً بالذات فهو ذو اتصال واحد متعين ، ثم إذا طراً الانفصال زال

٨ دا و زه: المتشكلين

ذلك الاتصال الواحد المتعين ، فانعدم ذلك المتصل ، وحدث اتصالان آخران بالشخص ومتصلان آخر ان بحسبهما .

وانمازادالجسم ليندفع ماسبق الى اوهام المشككين فى وجودالمادة من ان الاتصال و الانفصال يجوز ان يكوناعرضين متعاقبين على موضوع واحد هو الجسم اذ لو كان كذلك لايمكن اثبات المادة قطعاً اذ القابل لهما حينئذ لاتكون شيئا غير جسم ، و لايقال الانفصال عدمى فلايستدعى محلا لان العدم المقابل للملكة يحتاج الى محل مضاف اليه كاحتياج الملكه اليه.

«فالجسم فيه جزء ان: احدهما القابل للاتصال والانفصال وهـو الهيولى» و رسموها بانتها جوهر مـن شأنه ان يكون بالقوة دون مايحل فيه «و الثانى الصورة الاتصالية الحالة فيها المسماة بالصورة الجسمية» و رسموها بانها جوهر من شأنه ان يخرج به محله من القوة الى الفعل ، وفي الحواشي القطبية فيه نظر لان اللازم ان مع الجسم شيأ غير الاتصال قابلا للإنفصال و لايلزم ان يكون ذلك الشيء داخلا فيه و لايكون جوهرا الانفصال و لايلزم ان يكون الانفصال عرضا ايضا لقيام العرض بالعرض عندهم اقول: الجواب عنه مذكور في التلويجات و تقريره ان الاتصال لا يجوزان يكون نفس ماهية المتصل اعنى الجسم والا لماكان قابلا للاتصال والانفصال، يكون نفس ماهية المتصل اعنى الجسم والا لماكان قابلا للاتصال والانفصال، الانفصال فلان الشيء لا يكون وجوديا أو عدميا فان كان وجودا فهو ضد الانفصال واليشيء لا يجامع ضده فلا يقبله ، وان كان عدميا فليس هو عدما الاتصال واليشيء لا يجامع ضده فلا يقبله ، وان كان عدميا فليس هو عدما

۱۰ـــ زی و دا : ولاجوهرآ

مطلقا بلهو عدم الاتصال عما من ان ان يكون متصلا وهو ايضا يستدعى محلا وليس محله الاتصال اذالشيء لايكون محلا لعدم نفسه ، واذا لم يقبلهما على تقدير كونه نفس ماهية الاتصال ، والتقدير قبوله لهما ، وجب ان لايكون المتصل نفس الاتصال على ان الذي يفهم بالمطابقة من قولنا: متصل هو انه شيء مامع الاتصال لا انه نفس الاتصال من حيث هو اتصال وذلك من الامور البينة عندالعقل. وفيه نظر لانه لوصح لبطل اصل الدليل ولا ان يكون خارجاً عن ماهية المتصل والا لم يتوقف تعقله على تعقل الامتداد الاتصالي، واللازم باطل فهو اذن داخل فيه النهو جزءه وكل ماله جزء فله جزء آخر ، فللمتصل جزء فله جزء آخر ، فللمتصل جزء فله جزء الانفصال.

ولقائل ان يقول: بعد تسليم انذلك الجزء آلاخره والقابل للانفصال لا امر مع المتصل ان ارادوا بالاتصال الامر الاضافى الذى لا يعقل الا بين الشيئين الذين يقابله الانفصال، فلانسلم انه جزء الجسم اذليس هو الصورة الجسمية المسماة بالمقدار ايضا من الطول والعرض والعمق، لعدم المقدار كذلك، وان ارادوا به الامتداد على اصطلاح ثان لم يمتنع ان يكون هو القابل للانفصال لكونه غير مقابل اياه، و اما قولهم القابل يجب ان يبقى مع المقبول من وانما يكون كذلك ان لولم يكن المقبول مزيلا المقابل.

واما ما قاله افضل المحققين في شرحه للاشارات من ان الشيءالذي هو موضوع لهما يجب ان يكون في ذاته غير متصل و لامنفصل حتى يكون من حيث ذاته بحيث يفرض فيه الابعاد فلايكون جسما البتة ، بل هـو

۱۱\_ دا : داخل فیه ضرورة

المسمى بالمادة و لابد من انضياف شيء متصل بذاته اليه حتى يصير جسما فذلك الشيء هو الصورة والمجموع هو الجسم الذي في نفسه متصل.

والذين يجعلون المتصل عرضاً على الاطلاق ينسون ان كون الجسم متصلا في ذاته امرذاتي ١٦ مقوم للجسم والجوهر لايتقوم بالعرض القايل ان يقول: ان اراد ان موضوع الاتصال والانفصال يجب ان يكون منغكاعنهما فهو ليس كذلك عندهم لان الهيولي لاتنفك عن الاتصال و الانفصال مع كونها موضوعاً لهما ، و ان اراد ان موضوع الاتصال و الانفصال يجب ان لا يكون شيء من الاتصال و الانفصال ذاتيا له فهو مسلم لكن لانسلم ان احدهما ذاتي له اى للجسم مقوم اياه حتى يلزم ان لايكون موضوعا لهما ، فانه لايلزم من عدم كون الجسم منفصلا في ذاته ان يكون الاتصال ذاتيا له لجواز ان يكون كل واحد منهما عرضياً له وهل النزاع الا في ذاته ان اراد امراً ثالثاً فلابد من افادة تصوره اولا .

«و يلزم منهذاان يكون كلجسم كذلك لانطبيعة الامتداد الجسمانى استحال ان يكون غنية لذاتها عن الهيولى» اى عن الحلول فيها «و الالماحلت فيها» لكنها تحل فيها كما بينا فى البسايط العنصرية «بل هى المحتاجة اليها لذاتها» اى الى الحلول فيها . و اذا كانت ذاتها مقتضية للحلول فيها فاينما وجدت وجدت مقارنة للهيولى حالة فيها . وهذاجواب عن سئوال مقدر و هو ان ما ذكرتم من الدليل دل على ان الجسم الذى

۱۲ زي و زد: امرذاتي للجسم

۱۳ دا و زی: بل محتاجة . مت: فهی محتاجه

يعرض له الانفصال بالفعل مركب من الهيولى والصورة و بعض الاجسام كالفلك لا يعرض له الانفصال بالفعل و عندكم ان كل جسم مركب منهما فلم يكن ما ذكرتم مثبتاً عندكم . فاشار الى الجواب عنه بانه يلزم من تركب الجسم الذى يعرض له الانفصال بالفعل منهما تركب كل جسم منهما لان طبيعة الامتداد الجسمانى التى نوعية محصلة ١٤ ، استحال ان يكون غنية لذاتها عن الهيولى و الالما حلت فيها بل محتاجة اليها لذاتها فاينما وجدت مقارنة الماها .

«و فيه نظر لجواز ان لايكون غنية لذاتها عن الهيولي و لامحتاجة بل يعرض كل منهما لها بسبب خارجي» و فيه ما عرفت و الاصوب ان نمنع كون طبيعة الامتداد الجسماني طبيعة نوعية و قد برهن عليه بعض افاضل زماننا بانها لو كانت طبيعة جنسية لكانت المشتركة بين الاجسام و فصولها لابد ان يكون اموراً مخصوصة بالاجسام و الامور المخصوصة بها اماعراض و اما جواهر ، لاجائز ان يكون فصولها الاعراض لان فصل الجوهر لايكون عرضاً و لا يكون جوهرا لان الجواهر المخصوصة هي الصور النوعية وهي ليست بفصول للصورة الجسمية لكونها غير محمولة عليها بالمواطاة ، و وجوب حمل الفصل على الجنس بالمواطاة ، و هوليس بشيء بالمواطاة ، و وجوب حمل الفصل على الجنس بالمواطاة ، و هوليس بشيء المنادة الجسماني طبيعة نوعية انما هو بالقياس الى الامتدادات الجسمانية ، لا بالقياس الى الاجسام . لانها لو كانت طبيعة

۱۶ دا و زه : فحتصه

١٥ ـ دا : باسقاط لكانت

نوعية بالقياس اليها لكانت محمولة عليها بالمواطاة و ليس كذلك ، وكيف و الجسم من حيث حقيقتة النوعية مركب من الهيولي والامتداد الجسماني . فلو كان الامتداد الجسماني ، طبيعة النوعية يلزم المحال و اذا كان كذلك فاللازم من عدم كون الامتداد الجسماني طبيعة نوعية بالقياس الى الامتدادات الجسمانية ، احد الامرين : و هو اما كونه طبيعة جنسية بالقياس اليها ، او طبيعة عرضية لازمة لها ، و انه ما تعرض الثاني ولا لابطاله ولابدمنه اذ من الجائز اشتراك الملزومات المختلفة بالحقيقة في لازم واحد .

والذى ذكرهلايدل على بطلان الامر الاول لان الجواهرالمخصوصة بالامتدادات الجسمانية ليست هى الصورة النوعية للاجسام بل المخصوصة بالاجسام ، فمن الجائز ان يكون الجوهر المخصوص بكل واحدمنهاامرا محمولا عليه و على الطبيعة الجنسية المشتركة بالمواطاة و يجوز ان يكون الصورة النوعية فصلا بسيطا و الفصل البسيط لا يجب بل يمتنع حمله بالمواطاة ، نعم انهمحمول بالاشتقاق و الامر هيهناكذلك اذيصح ان يقال: الجسم او الصورة الجسمية ذو صورة نوعية

۱۹ـــ دا و زد : و انما تعرض

## المسألة الثانية

# « في تلازم الهيولي و الصورة»

«والصورة الجسمية لاتنفك عن الهيولى و الا لكانت متناهية» اوغير متناهية الست اقول: و الا لكانت متناهية بدون اخته لئلايرد عليه ما في الحواشي القطبية من ان هذا المقدم لادخل له في الملازمة ، والثاني اي كونها غير متناهية باطاة «لماسياتي» اي من وجوب تناهي الابعاد و في بعض النسخ [لمامر] اي من برهان التطبيق على استحالة تسلسل العلل لانه بعينه هو البرهان على تناهي الابعاد و اذا لم يكن غير متناهية كانت متناهية «فتكون متشكله» لان الشكل هو هيئة شيء يحيط به نهاية واحدة او اكثر من جهة احاطتها به فاذن الشيء المتناهي يلزمه ان يكون ذاشكل و الامتداد الجسماني متناه فهو ذو شكل.

«و هو» اى كونها ذاشكل على تقدير انفكاكها عن الهيولى «محال لان لحوق الشكل اياها ان كان بنفسها لتشابهت الاجسام فى الاشكال» بناء على ان كون الفاعل ١٨ والقابل واحدا و هو الصورة الجسمية و لوجعل اللازم لزوم كون الفاعل قابلا جاز «و لكان شكل الجزءمثل شكل الكل» لاشتراكهما فى الصورة الجسمية التى هى علة لحوق الشكل ، و وجوب التساوى فى المعلولات عند التساوى فى العلل و اللازم باطل بالحس ،

۱۷ دا : (اوغیر متناهیه والثانی باطل) متن شمردهاست

۱۸ دا : ان الفعل و الفاعل

فالملزوم مثله .

و لا يلتفت الى ما قيل من ان الشكل الطبيعي للاجسام البسيطة هو الكرة وكذا شكل الجزء منه هو الكرة ايضاً بعد فرض القسمة اذ لم يكن هناك جزءً الا بالفرض و اذا كان كذلك تساوت الاجسام اى البسيطة في اشكالها بمقتضى طبائعها كما هو عندهم ، فان اختلف فلعارض «لانه» اى لان المصنف ما جعل اللازم اشتراك الاجسام البسيطة و الكل والجزء منها في الشكل الطبيعي الذي هو الكرة فيها ، اذ لايمكنه استثناء نقيض اللازم حينئذ لانتاج نقيض الملزوم، بل اشتراك الاجسام باسرهافي الشكل مطلقاً لاشتراكها في الصورة الجسمية و لو كان اختلاف الاشكال لعارض لم يكن لزوم الاشكال لها للصورة الجسمية على الانفراد و فيه المطلوب. «فان كان بفاعل ١٩ خارجي كان المقدار الحسماني من غير هيولاه قابلا للفصل و الوصل» لان الاختلافات المقدارية و الشكلية لايمكن ان يحصل في الاجسام الا بانفصال بعضها عن بعض و هو محال ، لان قبول الفصل و الوصل من لواحق المادة . و فيه نظر لان الاشكال قد يختلف في الجسم من غير ان يرد عليه انفصال كاشكال الشمعة المتبدلة بحسب التشكيلات ٢٠ . والصواب ان لايجعل لزوم المحال مقصورا على لزوم الفصل والوصل ، بل عليه و على لزوم الانفعال ، اذ اختلافات المقدارية و الشكلية لاتحصل في الامتداد الا بعد كونه متهيئًا ٢١ لان ينفعل ، ويكون

۱۹ چاپی و دا : و ا کان لفاعل

۲۱ـــ زی و زه : متاتیاً

۲۰\_ دا و زد التشكلات

فبه قوة الانفعال التي هي من لواحق المادة ، اذ اشكال الشمعة لايمكن انتنبدل الا بعد امكان انفعالها و للخصم ان يمنع ان قوة الانفعال من لواحق المادة ، الى ان ينتظم عليه برهان اذ هو مجرد دعوى . و في الحواشي القطبية في هذا الدليل نظر اذ لاحاجة الى التقسيم و بيان استحالة الاقسام بل يكفى ان يقال : لوانفكت لكانت من غير هيو لاها قابلة للفصل والوصل ، وهو محال .

و لا يردهذا على الشيخ فيما ذكره في الاشارات لانه لم يذكرهذا الدليل على استحالة انفكاك الصورة عنالهيولي بل على لزوم الشكل للصورة بواسطه الهيولي ثم استنتج من هذا امتناع الانفكاك ، بان قال: الامتدادالجسماني متناه فهو مشكل وكل مشكل فهو مادى ، فالامتداد مادى و هو المطلوب: هذا ما في الحواشي و ان قيل يرد هذا على الشيخ ايضاً لانه يكفى اذيقال: لولم يكن لزوم الشكل للصورة بمشاركة الهيولـــى لكانت من غير هيولاها قابلة للفصل و الوصل و هو محال ، قلنا : لا يكفى لان الملازمة حينئذ محال لجواز ان لا يكون بمشاركتها مع انها لوكانت معها فلابد أن يقال: لو لم يكن لزومه أياها بمشاركة الهيولي فأن كأن لنفسها لتشابهت الصور في الاشكال ، و ان كان بفاعل خارجي لجاز ان يكون الصورةالجسمية وحدها من غير هيولاها قابلة للفصل والوصل و هو محال ، فتعين اذيكون بمداخلة الهيولي و فيه نظر لانه يكفي ان يقال: لو لم يكن لزومه اياها بمشاركة الهيولي لجاز ان يكون الصورة الجسمية منغير هيولاها ٢٦ قابلة لهما كان اللزوم لنفسها او بفاعل خارجي و هو محال .

«و ان كان بسبب الهيولى او بمشاركة منها كان المجرد عن الهيولى مقارنا اياها هذا خلف» و انما انحصرت الاقسام فيها لان لزوم الشكل اما ان يكون بمداخلة المادة اولا ، و الثانى اما لنفس الجسمية اولا . و اما الاعتراض عليه بان التناهى انما تلحق الصورة بواسطه المقدار العارض الها والشكل انما يعرض لها بواسطته ايضاً لانه هيئة احاطة الحداو الحدود بالجسم التعليمي فلاينحصر القسمة ، فليس بقوى . لان المغاير للصورة الجسمية و المادة اعم من ان يكون مباينا و غير مباين و المحال على تقدير كونه غير مباين لازم ايضا على اناننقل الكلام الى لزوم المقدار و نقول لزومه اما ان يكون بمداخلة المادة او بنفس الجسمية او بغيرها .

«والهيولى لاينفك عن الصورة و الا فان كانت متحيزة» اى مشارا اليها «كانت قابلة للقسمة فى الجهات الثلاث» و فى الحواشى القطبية لكونها جوهرا لا لقوله: «ضرورة ان كل متحيز فان يمينه غير يساره و اعلاه غير اسفله» والاانتقض بالخط و السطح و اقول: يمكن الجواب عنه بان يقال: كل ما هو مشار اليه بالاستقلال فهو قابل للانقسام فى الجهات ضرورة ان مامنه الى جهة غير مامنه الى اخرى و الخط و السطح ليسا كذلك و الالزم انقسام الخط فى الجهتين و السطح فى الجهات بل الخصط مشار اليه تبعا للسطح والسطح تبعا للجسم ، على ماسيجى، و الهيولى على مشار اليه تبعا للسطح والسطح تبعا للجسم ، على ماسيجى، و الهيولى على

٣٧٠ دا و زد: فيجميع الجهات

تقدير تجردها عن الصورة و لواحقها . و لايخفى ان مجرد الجوهرية لا يقتضى قبول القسمة بوجه فضلا عن الجهات . و امامع التحيز فللخصم ان يمنع ان كل جوهر متحيز فهو قابل للقسمة ، الى ان يقوم عليه برهان.

«و لو كانت كذلك» اى و لو كانت الهيولى عند الانفراد عن الصورة قابلة للقسمة فى الجهات الثلاث «لكانت هى نفس الصورة اومقارنة اياها» ضرورة ان كل ما هو كذلك فهو اما نفس الامتداد الجسمانية ، او ذو امتداد جسمانى ، و هذا محال . و فى الحواشى القطبية فى كون الصورة فابلة للقسمة فى الجهات الثلاث نظر اقول : يمكن ان يكون النظر هو ان الصورة لو كانت قابلة للقسمة فلا يتهماذكره فى اثبات الهيولى. والجواب عنه ان المراد من القسمة فرض شىء غير شىء و القسمة بهذا المعنى يقبلها الامتداد لذاته و غيره بو اسطته لا الانفكاك المؤدى الى الافتراق ، فان القابل للقسمة بهذا المعنى هو الهيولى و المقدار بعدها لقبولها و يمكن النايكون المراد هو ان الصورة لو كانت قابلة للقسمة فى الجهات الثلاث كانت ان يكون المراد هو ان الصورة لو كانت قابلة للقسمة فى الجهات الثلاث كانت جسماً لانه الجوهر القابل للقسمة فيها و يمكن الاعتذار عن ذلك .

«و ان لم يكن متحيزة لما قارنتها الصورة ، و الالقارنتها اما حال كونالصورة في الحيزا و حال كونها لا في الحيز و الاول محال لامتناع مقارنة ما في الحيز لما لا وجود له في الحيز بالضرورة» و في الحواشي القطبية لان مقارنة ما في الحيز للغير انما يكون بمقارنة حيزهما اوباتحاده و فيه نظر . اقول : النظر منع الانحصار و توجيهه ان يقال : لانسلم ان مقارنة ما في الحيز للغير انما يكون باحد هذين و انما يكون كذلك ان

لو كان الغير ايضاً في الحيز و اما اذا لم يكن فلا .

«والثاني ايضاً محال لامتناع وجود الصورة لا في الحيز» لامتناع وجودها لا في الجسم و امتناع وجودالجسم لا في الحيز فيمتنع وجود الصورة لا في الحيز ضرورة كون جزء المتحيز متحيزاً. فلايرد الاعتراض عليه بقوله: «و فيه نظر لان المحتاج الى الحيز هوالجسم لا الصورة» واعلم ان هذا الدليل على تقدير صحته لايدل الاعلى انالهيولي المجردة امتنع ان تقارن الصورة و لا يلزم من ذلك امتناع تجردالهيولي عن الصورة ، لجواز خلوبعض ٢٤ الهيوليات عن الصورة دائما لا يقال: لو كان اقتر ان الهيولي المجردة بالصورة ممتنعاً لامتنع ان يقارن شيء من الهيوليات بصورة اصلا فاذن يجب انهكاك الهيولي عن الصورة لان ذلك انما يكون كذلك ان لو لم يكن المجردة مخالنة بالماهية المقترنة ، وهو محال، ولقائل ان يقول اذا٢٠ سلمت دلالة الحجة على انالهيولي المجردة لابحوزاقترانها بالصورة انعكس بالنقيض الى ان المقترنة بالصورة لايجوز خلوها عنها، وهيولي الاجسام هي المقترنة بالصورة فيستحيل تجردها عن الصورة الجسمية و هو المطلوب وفيه نظرلان المطلوب بيان ان الهيولي لا يجوز وجودها بدون الصورة لا بيان ان المقترنة بها لايجوز تجردها عنها . و الحجة بعد تسليم ما فيها يدل على الثاني لا على الاول و على هذا يجوز ان يوجد البعض دائما دون مقارنة صورة .

۲۶ــ دا و زه : تجرد بعض

۲۵ـ دا و زد : اذا سلمنا

«و لست» اى الهبولى «علة للصورة و الا لتقدمت عليها بالوجود» لوجوب تقدم العلة على المعلول بالوجود ، والتالي باطل لمامرمن امتناع انفكاك الهيولي في الوجود عن الصورة ، و في الحواشي القطبية في نفي التالي نظر لان تقدم العلة على المعلول بالوجود انما هو بالذات لابالزمان حتى يستحيل التقدم فيمثالها «و لا بالعكس» اى و ليست الصورة علة للهيولي «و الا لوجدت» اي الصورة «قبلها» ا يقبل الهيولي والتالي باطل لمامر من امتناع انفكاك الصورة في الوجود عن الهيولي، وفي الحواشي القطبية في نفيه ايضاً ذلك النظر بعينه و اقول : يمكن أن يزال عنه ذلك النظر بان يقال: والا لوجدت الصورة اى متشخصة قبل الهيولي ضرورة اذالشيء مالم يتشخص لم يوجد في الخارج ، و ما لم يوجد في الخارج لم يؤثر في وجود شيء ، والتالي باطل لانالصورة المتشخصة محتاجة في تشخصها الى التناهي و التشكل المتاخرين عن الهيولي لا يقال: لوكان الامر كذلك لكانت الهيولي متقدمة على الصورة فلم يكن الصورة شريكة علة الهيولي ، و اللازم باطل عندكم ، لان تقدم الهيولي على الصورة من حيث هي صورة ما مستحيل عندنالانها شريكة علة الهيولي، لاعلى الصورة المتشخصة المتاخرة في تشخصها عن التناهي و التشكل ، المتاخرين عن الهيولي ، و يمكن أن يزال أيضاً عن جانب الهيولي بأن يقال: و الالتقدمت الهيولي المتشخصة في الوجود بالذات على الصورة و اللازم باطل لان الصورة علة فاعلية لتشخص الهيولي كما سيجيء.

«و لا يستغنى كل منهما» اى من الهيولي والصورة «عن الاخرى

من كل وجه و الا لامتنع التركيب بينهما» لمامر غيرمرة «فاذن لكلمنهما حاجة الى الاخر من وجه» و فى الحواشى القطبية ممنوع اذاللازم احتياج احدهما الى الاخر لا احتياج كل واحد منهما الى الاخر و الا لامتنع التركيب بين الموضوع والعرض لاستغناء الموضوع عنه مطلقا و انه قد سلم التركيب منهما على مامر و اذا ثبت احتياج كل منهما الى الاخرى من وجه .

«فالهيولى تفتقر الى الصورة» اى الى الصورة منحيث هى صورة ما «فى بقائها» لا الى الصورة المتشخصة لجواز انتفائها مع بقائه الهيولى «والصورة يفتقر اليهافى تشكلها» لما ثبت ان لحوق التشكل اياها انما هو بمشاركة من المادة و فى الحواشى القطبية فى ان الافتقار على هذا الوجه دون عكسه نظر ، اقول : الحال المحتاج الى المحل فى البقاء هو العرض لا الصورة على قاعدتهم والهيولى لو افتقرت الى الصورة فى تشكلها لا الصورة على قاعدتهم والهيولى عليه الله على مامر و ان منع لزوم الدور بناء على ان يكون الهيولى علية قابلية لتشكل الصورة ، والصورة على علية فاعلية لتشكل الصورة ، والصورة على عليها على مامر و ان منع لزوم على الله فاعلى الهيولى في التشكل الما كان فى كون على الهيولى قابلة لتشكلها فعكسه هو ان يكون افتقار الهيولى الى الهيولى الى الهيولى الى الهيولى الى الهيولى قابلة لتشكلها بان يكون الصورة قابلة لتشكلها لافاعاة .

«و يتشخص كل منهما بالآخرى» اى بذات الآخرى لكن ذات الهيولى علمة قابلية لتشخص الصورة لا فاعلية ، لامتناع ان يكون القابل فاعلا و

الفاعلية هي الاعراض المكتنفة بها مثل الاين والوضع و غيرهما و ذات الصورة علة فاعلية لتشخص الهيولي و في هذا الموضوع ابحاث لا تحملها امثال هذا المختصر ومن ارادها فليطالع شرح الاشارات للمولى المحقق نصير الدين الطوسي انارالله برهانه .

«وهي» اى الهيولى «كما لاتنفك عن الصورة الجسمية فلاتنفك ايضا عن صورة اخرى نوعية» و هي التي يختلف بها الاجسام انواعاً و الامام تماها بالصورة الطبيعية «الأن الاجسام مختلفة في اللوازم الاختلافها في قبول الاشكال بسهولة» كالاشياء الرطبة «وبعسر» كالاشياء اليابسة «وبعدم قبولها اياها» كالافلاك «و هذهاللوازم امتنع استنادها الى الجسمية المشتركة» لكونها مختلفة «فهي بصورة اخرى» اي بجواهر اخرى، و هي المخصصات الاولى للجسم المطلق ، والمقومات لحقايق الانواع و لوجودى الهيولي والجسم المطلق الذي يدخل تحته انواع الجسم لانهما لايرجدان الا مقارنين لها لالماهيتهما، والا لما امكننا تعقل الهيولي ولا الجسم المطلق دونالصور النوعية بخلافالصورة الجسمية فانها مقومة لماهية الجسم المطلق المقوم للنوع ومابعدها، وهي المخصصات ٢٧ الثواني كقبول الانقسام بسهولة او عسر و عدم ذلك انما يعرض بعد تقوم الجسم بمخصصه الانها استعدادات مخصصة، فالتخصيص بهايكون بعدالتخصيص ىما به الاستعداد ، و استدلواعلي جوهريته بانفيالماء والنار و نحوهما اموراً بهاتغير ٢٨جواب ماهو فيكون جواهر ، لأن الاعراض لاتغير الجواب

٢٧ ـ دا . الهيولي الثواني .

ماهو. و فيه نظر لان من الاعراض مايغير جواب ماهو فان الخشب اذا اتخذمنه الكرسى ماحصل فيه الماهيات و اعراض. و لايقال: انه خشب عندالسئوال عنه بماهو. و اذا كان كذلك فلم لا يجوز ان يكون نسبة الصورة الى الهيولى كنسبة الهيئة الى الخشب حتى يكون تغير السؤال في الهيولى لاقتران عرض به كما في الكرسى لا جوهراً.

«لايقال لم لايجوز استنادها الى الهيولى حتى يكون الاجسام مختلفة بالهيولى ، لانانقول الهيولى قابلة فلاتكون فاعلة لمامر» و فى الحواشى القطبية فيه نظر لان مامر هو ان البسيط لايكون فاعلا و قلبلا والهيولى ليست كذلك لكونها جوهرا خاصا .

و اعلم ان لهم دليلا على ان الفاعل مطلقا لايكون قابلا و هو ان نسبة الفاعل الى المفعول بالوجوب و نسبة القابل الى المقبول بالامكان فلو اتحد اصارت النسبة بين الشيئين بالوجوب و الامكان و هو محال و ماذكره المصنف هو دليل خاص بالبسيط فلهذا بطل قوله لمامر و لوذكر العام كما ذكره غيره لصح ان الهيولى قابلة فلايكون فاعلة «و فيه» اى فيما ذكروه في اثبات الصور النوعية «نظر أجواز ان يكون مستنده الى فاعل خارجى» لم قلتم المربعوز ذلك لابد له من دليل و اما قولهم الفاعل الخارجى نسبته الى الجميع متساوية ، فممنوع لجواز ان يكون له نسبة خاصة الى ذلك الجسم دون سائر الاجسام وعدم اطلاعنا عليها لا يوجب عدمها. «و قد عرفت فساد ما قيل في امتناع كون الشيء قابلا و فاعلا معا»

فاذن يجوز استنادها الى الهيولي نظرا الى ماقيل والحاصل انفيما ذكروه

نظرا من وجهين: اما اولا فلجواز استنادها الى فاعل خارجى و اما ثانيا فلجراز استنادها الى الهيولى ، قوله الهيولى قابلة فلاتكون فاعلة قلنا لا نسلم ذلك فان ماقيل في بيان ذلك فاسد، وفي الحواشى القطبية كان المناسب تقدم هذا على قوله وفيه نظر، وفيه نظر.

«والقوة مبدء للتغير في آخر من حيث هو ا آخر» و في الحواشي اى في آخر باعتبار ما و انما احتيج الى هذا التقيد ليدخل نحو مفكرة الطبيب اذافكرت فيعلاجه وكانه لاحاجة اليهذاالقيد اذيصدق على المفكرة أنَّها مبدءالتغيير "في آخر وهو الشخص مثلا و اقول: لايلزم من ذلك عدم الاحتياج الى هذاالقيد لجواز اذيكون الاحتياج اليه ليدخل فيه مفكرة الحكيم اذا فكرت فيعلاج امراضها النفسانية فانالمبدء و ذاالمبدء فيه واحد وهو نفسه الناطقة «وانما قلنامن حيث هو آخر ليدخل في هذاالرسم القوة التي هي مبدء باعتبار و ذومبدء» و هو مايكون المبدء مبدءًا بالنسبة اليه لا مايكون فيه المبدء «باعتبار آخر فانالطبيب مثلا» وفي الحواشي القطبية فيجعل الطبيب مثالا للقوة نظر و اقول لان الطبيب ليس مبدء بل مفكرته «اذا عالج نفسه فانه باعتبارانه معالج» و هو بهذا الاعتبار مبدء «مغاير اياء باعتبار كونهمستعلجا» و هو بهذاالاعتبار ذو مبدء على ماذكرنا من التفسير والحاصل ان التغاير بين المبدء و ذي المبدء لايجب ان يكون بحسب الذات ، بل التغاير الاعتباري كاف فقيد وه بهذا التقليد ليشعر بذلك.

۱ – زا و زی : والقوة هی ۲ – مت و چاپی : حیث انه

٤ - زا و زى : القيد

٣ - زد و زه: مبدءالمتغير

«والطبيعة هي مبدء قريب لحركات ما هي فيه» اعنى الجسم « و سكناته بالذات» و براد بالميدء الفاعل وحده و بالحركة انواعهاالاربعة اعنى الابنية والوضعية والكمية والكنفية و بالسكون ما تقابلها و لابراد بكونها للحركة والسكون انها مبدء لهما معا بل مع انضياف شرطين هما عدم الحالة الملائمة ووجودها «واحترزنا بقولنا: قريب عن المبدءالذي هولحركات ما هيفيه و سكناته بالذات بواسطة» كالنفوس الارضيةفانها يكون مبادى لحركات ماهىفيه بالذات كالانماء مثلا الا انهايكون مبادى باستخدام الطبايع والكيفيات لايقال: الطبيعة ايضاً ليست مبدءاً قريباً لتوسط الميل بينهما و بين المتحرك عندالتحريك لان توسط الميل بينهما لايخرجها عن كونها مبدء قريباً لانه بمنزلة آلة لها هكذا قيل ، و فيجعل الميل المتوسط بينهما بمنزلة آلة لها دون جعل القوى التي يفعل النفوس الارضية بتوسطها نظر «و بقولنا بالذات عن الحركات والسكنات بالعرض كحركة جالس السفينة و فيه نظر لانتقاضه بالمبادى الصناعية والقسريةو ماقيل: قوله لحركات ماهي فيه يخرج المبادي الصناعية والقسرية عن التعريف ليس بشيء لانه انما يخرجه ان لوكان الضمير فيه راجعا الي المبدء و ليس كذلك لكونه راجعاً الى الحركات اذ لوكان راجعاً الــى المبدء لقال لحركات ماهو فيه ، و لوقيل كذلك لاندفع هذا النقض الا انه يكون قوله بالذات حينئذ مستدركا اذ ليس مبدء الحركة في المتحرك بالعرض فيه ليكون هذاالقيد مخرجاً له فاعرفه .

#### «البحثالثالث»

### «في اثبات النفس الناطقه»

و فى الحواشى القطبية الذى اثبت لها قوة عاقلة مجردة ، و فى ان النفس الناطقه هى تلك القوة نظر و اقول و ذلك لانه لابد من بيان ان القوة المدبرة فى البدن المتصرفة فيه هى تلك القوة المجردة العاقله ، فكان ذلك لا يحتاج الى بيان، فان كل احد يعلم بالضرورة ان المدرك و المتصرف فيه شىء واحد والنزاع فى ان ذلك المدرك والمتصرف قوة مجردة او مادية .

«و بيانه من وجوه: الاول ان القوة العاقلة تعقل البسائط» اى الحقايق التى لاجزء لها «ضرورة ان معقولاتها بسايط» على ماذكرنا من التفسير «اومركتبات» اى الحقايق التى لها اجزاء.

«و كيف كان لابد من تعقل البسائط» اما على الاول فظاهر و اما على الثانى فلان تعقل المركبات مسبوق بتعقل بسائطها «ويلزم منه ان تكون مجردة و الا لكانت قابلة للقسمة» لمامر من نفى الجزء «فيكون البسيط» المعقول الحال فيها اذالتعقل انما هو بارتسام الصور «ايضاقابلالها لانالحال» فى المنقسم منقسم ضرورة انالحال «فى احد جزئيها يكون غير الحال فى الجزء الاخر» لامتناع قيام العرض الواحد بمحلين هذا خلف غير الحال فى الجزء الاخر» لامتناع قيام العرض الواحد بمحلين هذا خلف

و اعترض عليه بعض افاضل زماننا بانكم اناردتم بالبسيط مالاينقسم اصلا كالواجب لذاته، فلانسلم ان شيئاً من المركبات مسبوق بتعقله ، واناردتم مالاينقسم الى اجزاء مختلفة بل متشابهة كالماء مثلا فلانسلم بطلان اللازم، و هو ليس بشىء لانه لما كان تركب الماهيات المعقولة من اجزاء غير متناهية مستحيلا فيجب انتهاؤها بالتحليل الى مالاينقسم كالجنس العالى والفصل الاخير ، ولاشك فى ان تعقل الشىء مسبوق بتعقل جميع اجزائه فاذن يكون تعقل المركب مسبوقا بتعقل تلك الاجزاء المنتهى اليها تحليله.

«الشاني انالمعقولات الكلية مجردة عنالمادة» و في الحواشي القطبيّة فيهنظر والاصوبانها مجردة عنالوضع والمقدار و نحوهما اقول يمكن ان يكون النظر هو ان المعقول ليس مجرد اعن مادة يقوم بها لكونه حالا في النفس فيكون النفس مادة لها لقيامه بها بل هــو مجرد عن الوضع و المقدار و نحو هما لتجرد مادته عن تلك الاان ذلك غيروارد لانالمراد بالتجرد عنالمادة التى لايخلو عنالوضع والمقدار اعنى الهيولي والجسم اللذين هما المادة الاولى والثانية ويمكن انيكون ماذكره بعض المتالهين من ان قول المشائين التعقل هوالتجرد عن المادة تجريدا كالملا غير صحيح لان المادة لما كانت عندهم من الاجزاء المعقولة للجسم لا المحسوسة و تعقل المركب بدون تعقل اجزائه غير معقول فلم يكن الجسم المعقول مجرد اعن المادة تجريداً كاملا. والجواب عنه ان المراد من قولهم الهيولى من الاجزاء المعقولة للجسم ان الهيولي ليست من الاجزاء المقدارية المحسوسة بل العقل يحكم بانها من اجزائها الخارجية لا انها جزءماهية الجسم فى العقل فان تعقل الجسم غير مسبوق بتعقل الهيولى بل بتعقل جنسه و فصله ، نعم انها يكون مبدء جنسه كما ان الصورة اى النوعية تكون مبدء فصله الا ان مبدء جسزء الشيء في العقل لا يجب ان يكون ايضا جزء له في الخارج و يمكن ان يكون غير ذلك و هو اعلم باسر ار العباد .

«فالقوة العاقلة لها ايضاً كذلك و الاكان لها وضع و مقدار مخصوصان فالحال منها مقترن بعوارض مخصوصة» من قبل المحل لالذاته كالسواد الحال في المحل الذي هو الجسم اذ ليس له مقدار و وضع في حد ذاته ذلك بسبب محله «فلايكون مطابقا للافراد المختلفة بالصغرو الكبر فلايكون» اى ذلك الحال «كلياً» فلم يكن المعقولات كليه هذا خلف .

«الثالث ان القوة العاقلة مدركة للوجود المطلق فيكون مجردة و الالزم انقسام الوجود المطلق بانقسامها» لما مر من ان الحال في الشيء المنقسم ينقسم بانقسامه .

«فاجزاءالوجودالمطلق ان كانت عدمت كان الشيءمتقوماً بنقيضه» و انه محال «و ان كانت وجودات كان الكلي متقوماً بالجزئي» لكونها وجودات خاصة لاستحالة ان يكون المطلق اكثر من واحد ، و اللازم باطل لان الجزئي متقوم بالكلي فلو كان الكلي متقوماً بالجزئي لزم تقدم الكلي على نفسه و انه محال .

«الرابع ان القوة العاقلة يدرك السواد والبياض معا» لانانحكم على كل واحد منهما بمضادته للاخر و الحاكم على الشيئين لابدان يدركهمامعا «فيكون مجردة و الالزم اجتماع الضدين في جسم واحد» اذ ليس الادراك الا بحصول المدرك في المدرك.

«الخامس ان القوة العاقلة لوكانت جسمانية لكانت حالة في جزءمن البدن» و هو الظاهر واذا كانت حالة في جزء من البدن لكان اولى الاجزاء هوالعضوالرئيس كالقلب والدماغ وهذه مقدمة لابد منها والا ماامكننا ان نمنع عدم تعقل النفس لذلك العضو دائما لجواز ان يكون في البدن عضو صغير جداً لانتصوره ابدأ اذلا نطلع عليه الا منجهةالتشريح لصغره «و هو» اى كونها حالة في عضو كالقلب او الدماغ «محال و الا لكا نت دائمة التعقل له او دائمة اللاتعقل لان صورة ذلك الجزء ان كانت كافية في تعقلها اياه» اى في تعقل القوة العاقلة لذلك الجزء لزم الاول اىدوام التعقل لعدم توقفه على شرط آخر «و الا» اى و ان لم يكن حصول صورة ذلك الجزء في مادته كافيا في تعقلها اياه «توقف تعقلها اياه على حصول صورة اخرى» اى مغايرة اياها بالعدد «في مادته» اذ التعقل لابد فيه من المقارنة فاذا لم يكف في تعقل ذلك الجزء مقارنة صورته لمادتـــه فلامحالة مفتقر الى مقارنة صورته لتلك المادة مرة ثانية و لاشك ان هذه الصورة غير تلك الصورة بالعدد و ان كانا٢٨ من نوع واحد لان تلك مقارنتها دائمة بدوام وجود ذلك الجزء وبهذه تجددت ٢٩ مقارنتها لهــا بعد انالم يكن في بعض حالات وجوده .

۲۸ زه و زد : کانتا

٢٩ ــ زه و زد : لحدوث

«لكن حصول تلك الصورة يمتنع لامتناع حصول صورتين مختلفتين» اى بالعدد اذ هواللازم «فيمادة واحدة» اذهو اجتماع المثلين و هــو يستلزم الاثنينية بدون الامتياز والموقوف على الممتنع هفيلزم الامر الثاني» و هو دوام اللاتعقل واللازم بقسميه باطل لان كل ماندعي انــه محل للنفس من اعضاء البدن كالقلب والدماغ والكبد فانانعقله تارة و نغفل عنه اخرى و قد يقال ان لم يكن صورة ذلك الجزء كافية في تعقلها اياه توقف تعقلها اياه على حصول صورة ذلك الجزء في القوة العاقلة لكن حصول صورة ذلك الجزء في القوة العاقلة محال لان تلك الصورة لوحصلت فيها لزم اجتماع صورتين المتماثلتين فيمادة واحدة لان ذلك الجزء قد كانت صورته الاصلية حاصلة فيه و قد حصلت تلك الصورة في القوة العاقلة الحاصلة فيه و الحاصل في الحاصل في الشيء حاصل في ذلك الشيء و ذلك محال الاستلزامه الاثنينية بدون الامتياز وفيه نظر بل انظار يعرف بالتامل و لما فرغ عن ادلة ٣٠ الخمس المذكورة صرح بالنتيجة و قال : «فعلم انالقوة العاقلة مجردة عن المادة» و هو المطلوب «لكن لها حاجة اني البدن والالماتعلقت به وقد تعلقت به فيكون لها اليه حاجة و تعلقها به ليس في القوة لتعلق الصور المادية بمو ادهاو تعلق الاعراض بالاجسام التي "تحلها لانها مجردة غير مادية ولا في الضعف ٣٠ كتعلق الانسان بداره وثوبه الذي

٣٠\_ و زه : الأدلة .

۳۱\_ زه و زد : محلها

٣٢ زه و زد : في الصنعة !

يفارقه تارة ويرافقه اخرى بل كتعلق العاشق بالمعشوق عشقا جبليا الهاميا لايمكن العاشق بسببه مفارقة معشوقه مادامت مصاحبته ممكنة ولذلك يكره مفارقته و لا يمله مع طول مصاحبته ايّاه و كتعلق الصانع بالآلات التي يحتاج اليها في افعاله فكان من الواجب ان يكون لها بحسب كل فعل آلة مناسبة لذلك الفعل فلذلك خلق في البدن قوى مختلفة كل واحدة منها آلة لفعل مخصوص كقوة الابصار للابصار فتبارك الله احسن الخالقين.

«وفي هذه الوجوه نظر اما الاول فلان ذلك» اى انقسام البسيط «انما يلزم ان لوكان الحلول حلول السريان و هو ممنوع» اجيب عنه بان الاجزاء المفروضة اما ان يوجد فيها شيء من الحال اولا يوجد و هو محال لاستلزامه ان لا يكون الحال حالا و الاول اما ان يوجد في كل واحد منها او في بعضها اما بتمامه او ببعضه فالاقسام اربعة و الأول منها محال لاستحالة قيام العرض الواحد بمحال كثيرة والثاني وهوان يكون بتمامه في بعضها يوجب ان يكون المحل بالحقيقة ذلك البعض و ماعداه لامدخل له في المحلية من حيث هي محلية فالذي له مدخل ان لم ينقسم لم يكن ذلك الحال حالا في المنقسم و هو خلاف الفرض و ان انقسم عادالكلام فيه بعينه و لزم التسلسل والثالث و هو ان يوجد بتمامه في كل واحدمن اجزاءالمحل محال لمامر ومستلزم للمطلوب والرابع وهو ان يوجد بعضه فى بعض اجزاء المحل مستلزم للمطلوب لان ذلك البعض الأخر ان لم يروجد في البعض الآخر من المحل لم يكن الحال بتمامه حالا فتعين وجدانه فيه فاذن يكون الحال في احد

الجزئين غيرالحال في الجزء الاخر و هو المعنى من انقسام الحال بانقسام. المحل وفيه نظر لانانقول لم لايجوزان يكون الحال بتمامه حالا في بعض اجزاءالمحل و يكون ذلك البعض من المحل منقسما ، قوله عادالكلامفيه و لزم التسلسل قلنا اناردتم بالتسلسل تركب المحل من اجزاء غيرمتناهية بالفعل فلزومه ممنوع ، و ان اردتم بالتسلسل تركبه اجزاء غير متناهية بالقوة فلزومه مسلم لكن بطلان التالي ممنوع و ما قيل سلمنا انه حلول السريان لكنته لمقلتم انه يلزم انقسام الحال فان الوجود حال في الجسم الموجود حلول السريان والجسم منقسم، والوجودغير منقسم لمامر ليس بشيءاذالقول بانقسام المحل مع عدم انقسام الحال حلول السريان ٣٣ انكار البديهي والقول بانالوجود حال في الموجود حلول السريان باطل نشاء من عدم الامتياز بين الامــور الذهنية و الخارجية فان الوجود اضافــة عارضة للماهية في العقل بالقياس الى الغير و حلوله في المحل ليس كحلول السواد في الجسم في الخارج.

«و اما الثانى فلانه لايلزم من عدم مطابقة الكلى لماتحته من الافراد بحسب المقدار والعوارض عدم مطابقته اياها اصلا» اذالمطابقة المحسب المقدار والعورض اخص من المطابقة مطلقا و لايلزم من انتفاء الخاص انتفاء العام و اذا كان كذلك «فيجوز ان يطابقها بحسب الماهية على معنى ان المفهوم الكلى المنتزع من كل فرد من افراده هو مفهوم ذلك الكلى»

۳۳ زه و زد: انکار للبدیهی

٣٤ ـ زه: لأن المطابقة ، زد: اذ المضايقة

و اما ما قبل من أن الصورة العقلية أذا كانت حالة في المادة تخصصت بسوضع مخصوصة و عوارض مشخصة لها بحيث يخسرج عن الكلية اصلا فلايصدق عليها الكلية فان اخذ من تلك الصورة صورة اخرى مجردة عن الوضع والمشخصات كما هو المفهوم من كلام المصنف و جعلت تلك الصورة الثانية مطابقة للمفهوم المنتزع من تلك الافراد و جعلت الصورة العقلية كلية باعتبار اشتمالها على الصورة الثانية لزم المحال من وجوه احدها تجويز كون كل شخص كليا بهذا الاعتبار و ذلك خلف ، الثانسي انالصورة الثانية التي هي المطلوب اثباتها و بيان تجردها فنقل الكلام اليها ، الشالث ان كلية الصورة العقلية ليس باعتبار صورة اخرى منتزعة عنها بل باعتبارها في نفسها و مطابقتها لاي فرد فرد سبق الى العقل بحيث لا يكون للوارد من الافراد تأثر في زيادة ذلك المقبول او نقصانه بل الاولى ان يقال كما ان الصورة العقلية الكلية اذا حلت في نفس شخصية تخصصت بها و لايفرد ذلك كليتها كذلك اذا كانت حالة فى المادة المخصوصة ففيه نظرلانالانسلم انهااذاكانت حالة في المادة تخصصت بحيث يخرج عن الكلية و انما يكون كذلك ان لولم يكن مطابقته بحسب المفهوم اذليس النزاع الافيه و لانسلم انالمفهوم منكلام المصنف ما ذكره بل المفهوم منه انذلك المفهوم الحاصل في العاقلة للمادية لم لا يجوز ان يكون من حيث هو هومع قطع النظر عن العوارض مطابقا و اللميكن مطابقا نظرا اليها و اما قوله بل الاولى فنقول انهم لايعنون بكونالصورة الذهنية كلية ان تلك الصورة بعينها مشتركة بين كثيرين بل يعنون بــه مطابقتها للكل على معنى ان اى شخص من اشخاصها اذاسبق الى النفس و اخذت ماهيته مجردة عن جميع الغواشى واللواحق الخارجية كان فى الذهن مطابقا لتلك الصورة و لاشك ان الحاصل فى النفس الشخصية كذلك اى ذات مثالية مطابقة بالمعنى المذكور بخلاف الموجود فى المادة الجسمية فانه لا يكون مثالا مطابقا لشىء من الاشياء اصلا فهذا هو الفرق فان قيل الموجود فى الخارج ايضاً اذااخذ مجرداً كان مطابقا قلنا يكون المطابق حينئذ الصورة الذهنية لا الخارجية و فيه نظر لانانسلم ان المثال المنطبع فى المادة الجسمية لا يكون مطابقا بالمعنى المذكور لا بدله من دليل.

«و اما الثالث فلانه لايلزم من عدم كون اجزاء الوجود وقوم الشيء ان يكون عدمات حتى يلزم ماذكر تموه من المحال» و هو تقوم الشيء بنقيضه و انما يلزم ان لو كانت المفهومات منحصرة فيهما و هو ممنوع و اذا كان كذلك «فيجوز ان يكون اموراً مفهوماتها غير مفهوم الوجود والعدم و يحصل من اجتماعها الوجود لم قلتم بانه ليس كذلك» لابد له من دليل.

«و اماالرابع فلانسلم لزوم اجتماع الضدين في جسم واحد وانما يلزم ذلك ان لو كانت صورةالسواد ومثاله مضاداً لصورةالبياض و مثاله و هو ممنوع بل المضادة بينالسواد و البياض بعينهما لابين مثاليهما سلمناه لكن لانسلم استحالة اجتماعهما في جسم واحد بل المستحيل اجتماعهما في جسم واحد فانه يجوز ان يجتمع الضدان في جسم واحد بان

٣٥ مت: اجزاءالموجود

يكون احدهما حالا فى بعض اجزاء المحل والاخر فى البعض الاخــر و حينئذ يكون محل احدهما غير محل الاخر» كما فى البلقة وحينئذ يكون تعقل البياض بجزء و تعقل السواد بجزء آخر منها لم قلتم لا يجوز ذلك لابد له من دليل.

«و اما الخامس فلانسلم ان صورة ذلك العضو ان لم يكن كافية فى ادراك القوة العاقلة اياه توقف الادراك على صورة اخسرى حتى يمتنع اجتماعهما في تلك المادة بل اللازم حينئذ توقف الادراك على شيء آخر فيجوز ان يكون ذلك الشيء امرا يجوز اجتماعه مع المحصورة ذلك العضو فيه فان قيل لو توقف الادراك على امر آخر لم يكن الادراك بنفس حصول الصورة في العاقلة قلنا الله فهب ، ومن يدعى ان المقارنة كافية فعليه اقامة البرهان عليه .

٣٦ زد و زه: الصورة

۳۷ زد و زه: فهوهب

## «البحثالرابع»

# «في اثبات النفس الفلكيه»

«حركات الاجرام الفلكية ارادية و الالكانت طبيعية او قسرية» لانحصار الحركة الذاتية لهاقال في شرح الملخص الجسم اذاوصف بالحركة فتلك الحركة اما ان يكون حاصلة له حقيقة او غير حاصلة له حقيقة وهي التي يكون لقوة موجودة في المتحرك في هذا الثلاث و وجه الحصر سيبينه المصنف بعد ذلك.

«والاول محال و الا لكان المطلوب بالطبع مهروبا الطبع» لان الحركة الطبيعية هرب عن حالة منافرة و طلب لحالة ملايمة لايقال لانسلم استحالة كون المطلوب متروكا بالطبع فانه لوكان كذلك لما كان واقعا ضرورة والتالى باطل فان الحجر المنحدر بالطبع يطلب بحركته الوصول الى كل نقطة من نقطة المسافة التي هي حدودها ثم اذا وصل اليها يفارقها بانطبع لانا لاندعي ان المطلوب باطبع لايصير مهروبا بالطبع بل ندعى ان المطلوب بالطبع بتلك الحركة النالم العراقة التي الحركة النالم الملبع بالله الحركة النالم الملبع المالية الحركة النالة المركة المالية المركة المركة المالية المالية المركة المالية المركة المالية المالية المركة المالية الم

۳۸ – زد و زه : مهروباً عنه ۳۹– زد و زه : بلندعی

و هـو ضرورى فيتم ماذكرنا و لايرد ماذكرتموه مـن النقيض اما الاول فظاهر لانكسل نقطة يتحرك عنها الفلك بالحركة المستديرة فالحركة عنها عين الحركة اليها و اما الثاني فلانه ليس نقطة منالنقط المفروضة فسي المسافة المستقيمة مطلوبابالطبع مهروبا بالطبع بحركة واحدةبل بحركتين فان تركه لها بحركة غيرالحركة التي يطلب بها المتحرك الوصول اليها و اشتراكهما في كونهما طبيعيتين لا يوجب اتحادهما و لايعارض ذلكبان حركات الافلاك لوكانت ارادية لكان المطلوب بالارادة متروكابهابحركة واحدة لا لماقيل من ان ذلك جائز لتصور غرض موجب لذلك الاختلاف في الحركة الارادية فان غرض المتحرك بالارادة اذا كان امرآ لايتم الا بالحركة المستديرة صار المطلوب في وقت مهروب في وقت آخر لان مطلوبيته و مهروبيته بالعرض لا بالذات و انما المطلوب بالذات هــو العرض الاخر وامافى الحركات الطبيعية فذلك غيرمتصورلان استحالةكون الشيءالواحد مطلوبا بالارادة متركا بهابحركة واحدة ضروريةسواء كانت مطلوبية و مهروبيته بالذات او بالعرض و اما صيرورةالشيء مطلوب ا و مهروبا في وقت آخر فلاكلام فيه، وانما الكلام في صير ورة الشيء مطلوبا و مهروبا فيوقت و هيهنا كذلك فان وقت المفارقة من اي نقطة تفرض هو وقت التوجهاليها بعينه بللانالانسلم انحركاتالافلاك لوكانتارادية لكان المطلوب بالارادة متروكابها مهروبا بحركة واحدة قوله لان كل نقطة يتحرك عنها الفلك بالحركة المستديرة فحركته عنها عين الحركةاليها عند تركه للنقطة المهروبة انما وقع بالعرض لابالذاتفان توجهه اليها انتما

وقع لاجل وقوعها فى الجهة التى وقعت المطلوبة و هى النقطة التى تلى النقطة المهروبة.

«والثانى ايضامحال لان القسر على خلاف الطبع» سواء كانت المخالفة فى الجهة او فى السرعته والبطوء او غير هما «فحيث لاطبع فلاقسر» لمابين من ان مالا مبدأ ميل طبيعى فيه لايقبل الحركة القسرية «و لانها لوكانت فسرية الكانت على موافقة القاسر فيلزم اشتراكها فى الجهة والسرعة والبطوء المنازم واللازم باطل لاختلافها فيها على مايشهد به علم الهيئة.

«و يلزم منه» اى من كون حركاتها ارادية «ان يكسون لها نفوس مجردة» عاقلة لمايطلبه بالحركة «لان حركاتها انصدرت عن تخيل صرف» اى عما لا يكون عاقلا «لما بقيت على نظام مضبوط مرور الشهور والسنين والدهور الطويلة . كن يجب بقاءها بقاءالشهوروالسنين والدهور الطويلة بل الى غير النهاية لكن نها حافظة للزمان .

«فهى الذنعن عن تعقل فلهاقوى مدركة لامور كلية والمدرك للكلى مجرد لمامر فللافلاف الكنفوس مجردة و هو المطلوب «و فيه نظر لجواز ان يكون حركاتها طبيعية و يكون مطلوبها نفس الحركة الاشيئا من الحدود والاوضاع ليلزم ان يكون المطلوب بالطبع مهروبا بالطبع و فيه

٤٠ مت : لوكانت بالقسر

٤١ زد و زه: والأبطاء

٤٢ زي و زه: فهد اذن

٤٣ زي و زد: لاشاء

نظر لا لان الحركة لايمكن ان يقتضيها لذاتهامحرك قارالذات لان مقتضى الشيء يدوم بدوامه و مالاقرار له في ذاته لايمكن أن يدوم بدوام شيء له قرار فالمحرك القار الذات انما يقتضيها لالذاتها بل لشيء آخر يتحصل بها لان لقائل ان يقول لانسلم ان الحركة لايمكن ان تقتضيها لذاتها محرك قار الذات لجواز ان يقتضيها محرك قارالذات بحسب امورمتجددةمتتالية فلم يلزم ماذكرتم ، نعم تعريفهم الحركة بانها كمال اول لما بالقوة من حيث هو بالقوة يدل على كونها غيرمطلوبة لذاتها لان معنى كما ليتها المنسوبة الى الاول هو تأديها الى كمال ثان و كونها وسيلة اليه بل لما في الحواشي القطبية من ان الطبيعة اذا وصلت الجسم الى الحالة المطلوبة اسكنته «اوقسرية»اي ولجواز ان يكونحركاتها قسرية«و يكونالقواسر مختلفة» فلايلزم اشتراكها في الجهة والسرعة والبطوء «او صادرة عن تخيل صرف و تبقى على نظام مضبوط» مرور الشهورو السنين و الدهور الطويلة اجيب عنه بان التخيل لما كان من القوى الجسمانية فهو لا تقوى على تحريكات غير متناهية و الاعتراضات التي ذكرتم على البرهان الدال عليه فقدمرت اجوبتها ٤٠ لابما قيل انها لوكانت صادرة عن تخيل صرف لكان انمطلوب متخيلا جزئيا ممكن الحصول لامتناع طلب مالايمكن حصوله و اما امتناع طلب مالايمكن حصوله فانما يصح على تقدير الشعور بامتناع حصوله ولم لايجوز أن لايكون لهشعور بامتناع حصوله وحينئذ لايمتنع

٤٤ زي و زه : و صادرة

٥٤ ـ زد و زه: لما قيل

طلبه ،فان قيل المباشر القريب لتحريك الافلاك قوى جسمانية كما سيجى فى الطبيعيات مع ان تحريكها لها غير متناهية فلم يتم الاول ايضا فنقول القوى المحركة لها و ان كانت جسمانية لكن لها محل من الجواهر العقلية و التى لايتناهى ، فان قيل جاز مثل ذلك فى التخيل ايضا قلنا محال لا يكون صدور حركاتها عن تخيل صرف بل بمعاونة الجواهر العقلية المدركة للامور الكلية و فيه المطلوب .



#### «البحث الخامس»

### «في اثبات العقل»

اى فى اثبات الجوا هرالمفارق الذى لا يتعلق بالاجسام تعلق التدبير والتصرف وتقديره ان يقال: لاشك فى وجود جسم ، فلابد له من علة موجدة اياه لكونه ممكنا لذاته لتركيبه من الهيولى والصورة على ما عرفت فتلك العلة اما ان يكون جسما او لم يكن ، والاول باطل لقوله: «الموجد للجسم يفيض منه الصورة الجسمية على الهيولى» و هو ظاهر.

«و لا شيء من الاجسام كذلك» اى بمفيض للصورة الجسمية على الهيولى «لان الاثر<sup>13</sup> الفايض عن الجسم» بل عن صورته لان الجسم انما بفعل بصورته «انما يفيض على ماله وضع بالنسبة اليه» والشيخ بين ذلك في الاشارات بثلاث مقدمات: احديها ان الجسم انما يفعل بصورته لانه بها يكون موجودا بالفعل ، وثانيها ان الافعال الصادرة عن صور الاجسام انما يصدر عنها بمشاركة الوضع و يدل عليه الاستقراء فان النار مثلاً لا يسخن شيء اتفق بل ماكان ملاقيا للجرمها اوكان بحال من جرمها والشمس

٤٧ زد و زه : مقابلا

٤٦ ــ زى و زد : الأمر

لايضى كل شىء بل ماكان مقابلا لجرمها وثالثها ان الفاعل بمشاركة الوضع لايمكن ان يكون فاعلا فيما لا وضع له و الالكان فاعلا من غير مشاركة الوضع هذا خلف .

«والهيولي لا وضع لها قبل الصورة فالموجد للجسم لايكونجسما» من اول الثاني و في الحواشي القطبية في ان الموجود انما يوجده علمي هـ ذاالوجه نظر، لجواز ان يوجده على وجه آخر والاشبه ان يقال: انه يوجد الصورة ثم انهما يوجد ان الجسم و حينئذ يجب ان تبدل قوله والهيولي لاوضع لها قبل الصورة بان الصورة لا وضع لها قبل الهيولي فلا يوجدها الجسم اقسول وفيه بحث لأن ايجادالصورة لا يتصور الا بافاضتها على الهيولى وانكان يتصور بوجه آخر فليذكر لينظر فيهوالثانى و هو ان لايكون العلة جسمًا اما ان يكون واجبًا لذاته او نفسا ، او عقلا والاول محال على ما قال «و لاواجبا لذاته لانه ان صدر منه كل واحد من جزئيه بلا واسطة كان البسيط مصدر الاثرين» و هو محال «و ان صدر احدهما بواسطة الاخر لزم تقدم الهيولي على الصورة او بالعكس» اي تقدم الصورة علىالهيولي و هو محال لا يقال لانسلم انه لو كان واجبا لذاته لكان صدوركل واحدمن جزئيي الجسم منه بلاو اسطة اوبو اسطة حتى يلزم منانتفائهما انتفاءكون موجدالجسم واجبآ لذاتهلأنا نعلم بالضرورةانصدور الجسم من شيء بدون صدور كل واحد من جزئيه محال لان صدوره منه انما يكون بعد صدور جزئيه منه البتّة و اذا كذلك كـان صدور كـل واحد منهما منه اما بلا واسطة او بواسطة و في الحواشي القطبية القسمة

غير منحصرة لحوازان يصدر احدهما بواسطة غير الآخر والصواب حذف الاخر الا ان يقال تلك الواسطة لابد و ان يكون صدورها بواسطة الاخر اقول حاصل النظر انه يحتمل ان يصدر عنه احدهما كالصورة مثلا بلا واسطة و الاخر كالهيولي بواسطة هي غير الصورة و حاصل الجواب هو ان تلك الواسطة لايجوز ان يصدر عنه بلا واسطة لامتناع صدورمعلولين عنه في مرتبة واحدة فتعين ان يكون صدورها عنه بواسطة الصورة ثـم صدور الهيولي بمواسطة تلك الواسطة فيرجع حماصل الامر الي صدور الهيولي بواسطة فقوله لجواز ان يصدر احدهما بواسطة غير الاخر اي مع كون الاخر صادراً عنه بلا واسطة و الاقسام المتخيلة هي ان يصدر كل واحدة منهما بلا واسطة او احديهما بلا واسطة و الآخري بواسطة او كل واحدة منهما بواسطة و على الاوليلزم ان يكون مصدراً لاثرين ، و على الثاني اما ان يكون الواسطة هي تلك الواحدة التي صدرت عنه بلا واسطة او غيرها و لا يجوز ان يكون صدور ذلك الغير عنه بلاواسطة و الا لكان مصدراً لاثرين ، فتعين ان يكون بواسطة و حينئذ ننقل الكلام فاما ان يتسلسل او ينتهي الى واسطة يكون تلك الواحدة بعينها ، وعلى الثالث اما ان تكون تلك الواسطة واحدة و حينئذ يكون موجدالجسم بالحقيقة تلك الواسطة لا الواجب لكونها موجدة كل واحدة من جزئيه او مختلفة و حينئذ يكون موجد الجسم بالحقيقة تينك الواستطين معا لا الواجب و فيها ايضا مع انتفاء العكس باطل على مذهب الحكيم لان الصورة عنده علة لوجود الهيولي فيتقدم عليها بالذات واقول الكلام عليه

قد مر في البحث الثاني .

«فهو اما نفس او عقل» و فى الحواشى القطبية انما يتعين احدهما لوبين استحالة كون الموجد عرضا واحد جزئى الجسم وكانه انمالم يتعرض لظهوره «والاول محال لانها محتاجة الى الجسم بوجه ما والا لما تعلقت به والعلة لا يكون محتاجة الى المعلول «فتعين الثانى و هو المطلوب ولانه قد ثبت انتهاء الممكنات الى موجود د واجب لذاته فيصدر منه واحد منها.

«و هو» اى ذلك الواحد الصادر عنه «لا يجوز ان يكون عرضا و الا لكان متقدما على الجواهر لكونه علة لما بعده حينئذ» لكنه متاخر عنه «فيلزم الدور» و لا يلتفت الى ما قيل: لانسلم امتناع كونه عرضا قوله يلزم الدور قلنا ممنوع و انما يلزم ان لو كان الجوهر صادراً عنه اماعلى تقدير صدور الجوهر عن المبدء بواسطة العرض و المتوسط لا يجب ان يكون علة فان الامكان و الوجوب والتعقل عندهم اعتبارات يتكثر بها الآثار و ليست عللا فلا دور ، لان العرض محتاج اليه في فيضان الوجود والعرض محتاج اليه في فيضان الوجود والعرض محتاج الى الجوهر في حلوله كما قالوا في المادة والصورة لانه كلام بعيد عن الصواب جداً لان الواسطة يجب ان يكون علة لانها معلول علمة بعيدة والواسطة علة قريبة ذكره المولى المحقق في شرح الاشارات اولها و اعلم ان الهيولى مفتقرة في ان يقوم بالفعل الى مقارنة الصورة واما النقض الذي اورده من ان الامكان والوجوب والتعقل اوساط وليست

۶۸ زد و زه : موجد

عللا فليس بشيء لان الاوساط لا يكون متوسطة بين الفاعل والمنفعل القريب بل البعيد <sup>64</sup> نعم اوساط لغوية والكلام ليس فيها و اما الفرق بين الصورتين اى المادة والصورة والموضوع والعرض فظاهر لان العرض حال يحتاج الى الموضوع فى الوجود فيمتنع ان يحتاج الموضوع اليه فى الوجود بخلاف الصورة من حيث هى صورة فانها لا يحتاج الى الهيولى فى الوجود فيجوز إن يكون شريكة علتها .

«فهو جوهر» لانحصار الممكنات فيها فاذا بطل احدهما تعين الاخر «و لا يجوز ان يكون جسما او احد اجزائه ولانفسا لمامر فهو عقل» لانحصار الجواهر فيها و في الحواشي القطبية انما يتبين العقل لو بين استحالة كون الصادر الاول نفسا و استحالته ظاهر لو سلم احتياجها الى الجسم فكان قوله ولانفسا لم يكن في نسخه المحشى طاب ثراه وهذا الدليل يدل على فائدة زائدة هي ان المعلول الاول هو العقل

«و لقائل ان يمنع ان الاثر الفائض عن الجسم» بل عن صورته «انما يفيض على قابل له وضع بالنسبة اليه» لجواز ان يفيض على قابل لاوضع له بالنسبة اليه لم قلتم لايجوز ذلك لابد له من دليل و اما الاستقراء فربما لايفيد اليقين وهومنع جدلى «وبقية المقدمات ايضاً ممنوعة» لانالانسلم ان البسيط لا يكون مصدراً لاثرين و لانسلم امتناع تقدم الهيولى على الصورة و لانسلم احتياج النفس الى الجسم «لما عرفت» قبل ضعف ماقيل في يبان كل واحد من المطالب .

۶۹ زی و زد: بالبعید

#### «البحثالسادس»

# «فيان كون الجوهر جنساً لماتحته ليس بيقيني»

«لان الماهيات التي يصدق عليها رسم الجوهر جاز ان يكون مختلفة بتمام الماهية» بحيث لا يكون تشارك بينها في ذاتي و مع جواز ذلك لا يمكن الجزم بانه جنس لها و في الحواشي القطبية في هذا نظر لانه لا بنمشي في انواع الجسم واشخاصه التي هي من صور النزاع ايضاً لاشتراكها في العسمية اللهم الا ان يمنع قائل هذا القول و هو اشتراكها فيه و هو مكابرة ، اقول و فيه نظر لان اشتراكها في الجسمية لايقتضي امتناع كونها مختلفة في تمام الماهية اللهم الا اذا بين ان ذلك الاشتراك اشتراك ذاتي لا عرضي و فيها ايضاً لا خلاف في ان الجوهر ليس مقولا على كل ماتحته قول الجنس للاتفاق على انه محمول على نحو الابيض وغير ممن المشتقات حمل اللوازم الغير المقومة وانما الخلاف في انه هل هو مقول على الجسم والهيولي والصورة والنفس والعقل و انواعها و اشخاصها حمل الجنس على انواعه او حمل اللوازم.

«و احتج الامام على انه ليس جنساً والالكان ماتحته ممتازاً بعضه عن البعض بفصول جوهرية لامتناع ان يكون العرض مقوماً للجوهر فيستدعى

فصلا آخر جوهريا» لتساوى النوع والفصل فى التقوم بطبيعة الجنس حينئذ فيعود الكلام اليه «و يتسلسل الى غير النهاية» و هو ممنوع لجواز ان يكون حمل الجوهر على الفصول حمل اللوازم الخارجية لاحمل المقوم على ما قال «و فيه نظر لجواز ان يكون جنساً للانواع دون الفصول» كالحيوان فانه جنس للانسان و ليس جنسا للناطق بل هو عرض عام له و لا يلزم المطلوب على تقدير كون الجوهر محمولا على الفصول حمل اللوازم على ما قاله الامام اذليس المدعى كونه جنسا لكل ما تحته على ماعرفت.

«لا يقال لوكان جنسا لكان العقل الصادر عن الواجب لذاته مركبا من الجنس والفصل» ضرورة وجوب الامتياز بالفصل عند الاشتراك بالجنس واللازم باطل لانه كان مركبا منهما «واحدهما» وهو الجنس «فى الخارج مادة و الاخر» و هو الفصل «صورة» كماعرفت «فان صدراً عنه بلاو اسطة او احدهما بو اسطة الاخر لزم ما قلناه» اى من كونه مصدراً لاثرين او تقدم الهيولى على الصورة او بالعكس .

«لانانقول لملايجوز ان يصدر عنه مادة مجردة ثم يفيض عليها صورة فان البرهان ما قام على امتناعه» لما عرفت ضعف ما قيل في بيان امتناع صدورين عن البسيط في مرتبه واحدة وهذالجواب لا يصح من طرف الحكيم بل الجواب عنه مع التزام القوانين الحكمية ان يقال كون الجنس مادة في الخارج والفصل صورة فيه ليس على الاطلاق بل اذا كانت الماهية المركبة

٥٠ــ مت و زھ : جزئيه

٥١– چاپی و زد : يجوز

منهما جسما اما اذا كانت جوهرا او عرضا ماديا كالسواد فكلا و قد صرح به الشيخ في الهيات الشفاء حيث قال: ليس يجب اذا كان الفصل المحمول بالمستقاق موجودا انسا بالمواطاة موجودا ان يكون الفصل المحمول بالاشتقاق موجودا انسا يكون هكذا في كل ماهو نوع جوهري دون الانواع العرضية وليس ايضا في كل نوع جوهري فانه لا يوجد في العقل والنفس والمادة والصورة بل يوجد في الجسمية والصورة النوعية يوجد في الجسم المركب من المادة والصورة الجسمية والصورة النوعية و في الحواشي القطبية هذا انها يصح على مذهب من لا يسلم كون الفصل علمة لوجود حصة النوع من الجنس لا على مذهب من يقول بعلية الفصل علمة لوجود حصة المادة عليه حيئة .

٥٢ – ازصفحات پاورقي آخركتاب استخراج شود .

## «البحثالسابع»

## « في اقسام العرض »

«المشهور انها تسعة» و انما قال المشهور انهاتسعة و لم يقل انها تسعة لان التعويل فيه على الاستقراء وهو لايفيد اليقين و عدم وجدان الشي لايوجب عدمه و لان غير المشهور ان الاجناس العاليه من الاعراض اربعة:

«الكم و هوالذى» اى و هوالعرض الذى و كذا فى جميع التسعة «يقبل القسمة والتجزى و لذاته» و هو احتراز عنالكم بالعرض كالكيف وغيره لقبوله القسمة باعتبار محله اوالحال فيه اوغير ذلك و فى الحواشى القطبية قال الامام التحديد بقبول الانقسام باطل لانه من خواص الكم المتصل الا اذا اخذالقبول باشتراك الاسم اقول و فيه نظر لان الكم المنفصل ايضا قابل للانقسام الحاصل فيه و حصول القبول للقابل بالفعل لايخرجه عن كونه قابلا له فاعلم ذلك .

«والكيف وهوالذى لا يتوقف تصورة على تصور غيره» وبه احترز عن الاعراض النسبيّة لتوقف تصوراتها على تصورامور آخر بخلاف الكيف و في الحواشى القطبية فيه نظر لتوقف تصور التربيع مثلا و همو الهيئته

الحاصلة بسبب احاطة الحدود الاربعة بالسطح على تصور غيره و هوظاهر و اقول معنى قولكم تصوره يتوقف على تصور غيره هو ان يكونعروضه للماهيته في العقل بالقياس الى غيره كالابوة والبنوة و الافكل كل سواء كان جوهر اوعرضا نسبيا او غير نسبى كذلك فان عروضه للسطح المحاط بالحدود في العقل ليس بالقياس الى غيره وهو ظاهر «ولايقتضى القسمة» و به احترز عن الكم لاقتضائه القسمة «و اللاقسمة في محله» و به احترز عن الوحدة والنقطة لاقتضائه عدم القسمة «اقتضاء اوليا و انما قيدنا الاقتضاء بالاولى ليندرج فيه العلم بالمعلومات التي لاتنقسم فانه يقتضي اللاقسمة بو اسطة وحدة المعلوم» و فيه بحث لان العلم على مافسروه وهو حصول صورة الشيء في الذهن او حصول المدرك عندالمدرك او تمثل حقيقة الشيء عندالمدرك الى غير ذلك من العبارات من مقولة المضاف فينبغى ان لايندرج تحت مقولة الكيف فان قيل اراد بالعلم الحاصل في العقل اعنى المعلوم فان العلم قديطلق على المعلوم كما صرح به الشيخ في الهيات الشفاء حيث ذكر : و اما العلم فان فيه شبهة و ذلك لان لقائل ان يقول انالعلمهوالمكتسب منصور الموجودات مجردة عن موادها وهيصور جواهر او اعراض فان كانت صور الاعراض اعراضاً فصور الجواهر كيف يكون اعراضاً فان الجوهر لذاته جوهر فماهيته جوهر و ماهيته لا يكون في موضوع البتّة فماهيته محفوظة سواء نسبت الى ادراك العقل اونسبت الى الوجود الخارجي قلنا فعلى هذا لانسلم ان اقتضاء اللاقسمة لا يكون لذاته بل يكون ذلك لذاته لا بتوسط وحدته العارضة اياه فان عروض

الوحدة له فى العقل انما هو لعدم انقسامه فيه و ايضاً لو كان العلم نفس المعلوم من الشيء الخارجي على ماذكره الشيخ يكون المعلوم من كل مقولة تلك المقولة مثلا يكون المعلوم من الكم كما لانه لو وجد فى الخارج لكان يقتضى القسمة والتقدير "لذاته و كذلك يكون المعقول من الكيف كيفاً و من المضاف مضافاً فان الحاصل منها فى العقل و فسى الخارج يكونان مندرجين تحتها اندراج اخصين تحت اعم فاذن لا يكون العلم مطلقا من مقولة الكيف بل قد يكون منها و قد لا يكون فاعلمذلك.

«والاین و هو حصول الشیء فی المکان و هو اما حقیقی» و هو کون الشیء فی مکانه الخاص به الذی لا یسع غیره و لهذا قال «ککون زید فی مکانه الذی یخص به اوغیر حقیقی» و هو مالا یکون کذلك «ککونه فی السوق و الاقلیم» فان هذه اینات غیر حقیقیة مختلفة فی القرب و البعد و لهذا اذا سئل عن زید بانه این هو صح ان یجاب عنه بکل و احد منها .

«و متى وهو حصول الشىء فى الزمان المعين» وهو ايضا الماحقيقى وهو كون الشىء فى الزمان الذى لايفضل عليه بل مطابق وجوده «ككون الكسوف فى ساعة كذا» و الما غير حقيقى و هو الذى لايكون كذلك فان الزمان المعين يعم الزمان الذى يفضل على الشىء والذى يفضل ككون

٥٥ ـ زد و زه: التجزي

٥٦ زي و زد : فيمكان

٥٧ زد و زه: في البيت او في السوق

الكسوف في يوم كذا بل في شهر كذا بل في سنة كذا بل في قرن كذا الي غير ذلك و يفرق بين الحقيقي لواحد يشترك فيه كثيرون و المكان الحقيقي لواحد لايشترك فيه كثيرون .

«والوضع و هو الهيئته الحاصلة للشيء بسبب نسبة اجزائه بعضها الى بعض» نسبة يتخالف الاجزاء لاجلها في الموازاة والمحاذات والقرب والبعد بالقياس الى جهات العالم و اجزاء المكان ان كان في مكان قال بعض الناظرين في هذا الكتاب والشيخ زاد قيد آخر في تعريف الوضعو هو قوله «و الى الامور الخارجة عنه» و هو ضرورى فان الوضع قديتغير و لا يتغير النسب التي بين اجزائه كالقائم اذا قلب بحيث لا يتغير شيء منالنسب التي بين اجزائه قطعاً فلو كــان الوضع عبارة عنمجرد الهيئة الحاصلة بسبب نسبة الاجزاء بعضها الى بعض لم يتغير الوضع حينئذ فكان الاتتكاس قياما فاذن لابد من اعتبار نسبة اجزائه الى شيء ذيوضع غير ذلك الجسم اما حاوية او محوية ، و فيه نظر لانالانسلم انه لو كان الوضع عبارة عن مجرد ذلك لكان الانتكاس قياما بل اللازم اشتراكهما في معنى الوضع و لا يلزم من اشتراك شيئين في معنى اتحادهما بل انما يفتقر على ذلك لان الوضع الذي هو احد المقولات هو هذا المجموع على ما صرح في كتبه لا لان يتميز<sup>٥٨</sup> بعض انواعه عن البعض على ما زعم اذ لا يجب في تعریف الجنس ان یتعرض لقید به یتمیز بعض انواعه عن البعض و ینبغی انتحمل الشيء فيقوله وهو الهيئةالحاصلة للشيء على الجسم لان الاشكال

٥٨ زي و زد: عين بعض

بهذه الحال و هى من مقولة الكيف «كالقيام و القعود» و الاوضاع التى تحصل للمحدود والوضع كما عرفت انه يطلق على المقولة و على جزئيه فكذلك يطلق على كون الشيء بحيث يمكن ان يشار اليه اشارة حسية.

«و الاضافة و هي النسبة التي تعرض للشيء بالقياس الى نسبة اخرى كالابوة فانها تعرض للاب بالقياس الى البسنوة» التي هي ايضا نسبةولهذا سميت بالنسبة المتكررة.

«والملك» و قد يقال لهذه المقولة الجدة وله ايضا قال المصنف في شرح الملخص للمحصل قد ذكر الشيخ في الشفاء ان مقولة الجدة لم يتفقلي الى هذه الغاية فهمها و لا اجد الامور التي يجعل كالانواع لها انواعا لهاولااعلم شيئايوجب انيكون مقولة الجدة جنسا لتلك الجزئيات و یشبه ان یکون غیری یعلم ذلك فلیتامل ذلك فی کتبهم ثم ذكر فسی اخرالفصل انه نسبة الى ملاصق ينتقل بانتقال ما هو منسوب اليه كالتسلح و لبس القميص فمنه ذاتي كحال الهرة عنداها بها و منه غرضي كحال الانسان عند قميصه هذا كلامه بعينه والذى لخصه الامام و ساير العلماء من كتب الشيخ هو ان الملك كون الشي بحيث يحيط بكله او ببعضه ما ينتقل بانتقاله وهذهالحالةانمايتم بشرطين احدهمااحاطته امآبكلهاو ببعضه و الثاني الانتقال فانانتفي احدهما لايكون ملكا هذا ماقال فيه فاذن يكون المراد بالا حاطة في قوله «و هو هيئة تعرض للشيء بسبب ما يحيط به و ينتقل بانتقاله» الاحاطة اما بكله او ببعضه و لهذا اورد مثالين على ماقال «كالتعمم والتقمص».

«و ان يفعل و هو هيئة تعرض للشيء حال تأثيره فيغيره كالمسخن مادام يسخن والقاطع مادام يقطع» .

«و انينفعل و هو هيئة تعرض للشيءحال تأثره عن غيره كالمتسخن مادام يتسخن والمنقطع مادام ينقطع» وانما اختير اسما انيفعل وانينفعل لهاتين المقولتين دون اسم الفعل والانفعال لان الفعل يطلق على المؤثر بعد انقطاع تأثيره اذيقال عند استقرار التأثير وانقطاعه انه فعل والانفعال يطلق على المتأثر بعد انقطاع تأثره اذبعد انقطاعه يقال انه انفعل بخلاف انيفعل و ان ينفعل فانها لايطلقان الاعلى المؤثر والمتأثر حال التأثير والتاثر.

« و كون هذه التسعة اجناسا عالية غير يقيني» و في الحواشي القطبية لامدخل لها في المقصود ، اقول : و ذلك لان المقصود ان اقسام العرض تسعة اجناسا عالية ام لا لامدخل لها في المقصود و لا هو ايضا قادح فيه و فيه نظر «لان الماهيات التي يصدق عليها رسم الكم جاز ان يكون مختلفة بتمام الماهية و كذا غيره من الاقسام» و يكون قول رسومها على الماهيات المندرجة تحتها قول اللوازم و العرضيات على الملزومات و المعروضات فحينئذ لا يكون شيء من هذا التسعة جنسا فضلا عن كونه عاليا .

«قيل الاجناس العالية من الاعراض اربعة لان العرض ان امتنع ثباته لذاته فهو الحركة » و انماقيد امتناع الثبات بالذات احترازاً عن الزمان «والافان كان معقولا بالقياس الى غيره فهو النسبة و ان لم يكن كذلك فهو الكبم

٥٩ زي و زه: قول اللازم

ان قبل القسمة والتجزى لذاته و الا فهو الكيف» لمساواة الخارج عن القسمة اياه «و ان يفعل و ان ينفعل داخلان تحت الحركة» بناء على انكلا منها هيئة غير قار الذات بل لايزال متجددة «وسائرها» اى الاين والمتى والوضع والمضاف والملك «تحت النسبة» لانها باسرها تعقل بالقياس الى الغير غيران ذلك الغير فى المضاف هو نسبة اخرى وقدعد المصنف الوضع والملك قسمين خارجين عن النسبة اذ جعلها هيئة تعرض للجسم اما لنسبة بعض اجزائها الى البعض لوقوعها فى الجهات او لاحاطة المنتقل بانتقاله به و تلك الهيئة ثبوتها مشكوك وان ثبت فالاشبه انها يكون من اقسام الكيف.

«و منهم منجعل النسبة جنسا لماعدالكم والكيف» اى لهذه الخمسة و ان يفعل و ان ينفعل بناء على ان التأثير والتأثر نسبة «و لابرهان على شيء من ذلك» اى لا على ان الاعراض تسعة ولاعلى ان الحركة جنس لان يفعل و ان ينفعل والنسبة للخمسة و لاعلى ان النسبة جنس للسبعة التي ما عدا الكم ، لست اقول و لاعلى ان مالايقبل القسمة والتجزى لذاته ينحصر في الكيف حتى يلزم ان يكون الاعراض اربعة كما قيل لان الخارج عن التقسيم حد الكيف و منطبق عليه نعم لابرهان على جنسية هذه الاربعة .

«ومنهم من قدح فى انحصارها» اى فى انحصار الاعراض «فى التسعة بان ٢٠ النقطة والوحدة خارجتان عنها و فيه نظر لانالانسلم وجودهما فى الخارج» ليكون خروجهما عن التسعة قادحاً فى انحصار الاعراض الموجودة فيها و فى الحواشى القطبية هذا المنع لا يستقيم من طرف الحكيم

۲۰ زی و زد: فان

«و حملها» اى و لانسلم حملها «على مختلفات الحقايق حملا ذاتيا» على تقدير وجودهما فى الخارج ليكون خروجهما عن التسعة قادحا فى انحصار الاجناس العالية من الاعراض الموجودة فى التسعة و تقريره ان يقال سلمنا ان النقطة والوحدة من الانقول ان الاعراض الموجودة لكن انا لانقول ان الاعراض الموجودة منحصرة فيها فلا ينتهض النقطة والوحدة نقضا على ما ادعينا لانهما ليسا جنسين لحملها على متفقات الحقايق لامختلفاتها فضلا عن كونهما عاليين و فى الحواشى القطبية هذا تخصيص الدعوى و هو ايضا لايستقيم من طرف الحكيم اقول: و فيه نظر لانالانسلم انه تخصيص الدعوى و لذلك مثل الشيخ ذلك عن حصر ساكنى البلاد و قال لايدخل فى غرضه ساكنوالقرى و نازلو الصحارى فلا ينتهض ذلك نقضاً عليه فكذا هيهنا.

«والعرض ليس جنسا لماتحته لتصور ناالمقدار مثلا معالشك فى عرضيته» فلو كان جنسا لما تحته كالمقدار و غيره لما امكن ذلك و يمكن ان يمنع تصوره بالحقيقة معالشك في عرضيته و تصوره بوجه معالشك في عرضيته لا يوجب عدم كون العرض جنسا فان النفس عند كونها متصورة بوجه قد نشك في جوهريته مع ان الجوهر جنس لها عندهم .

«و منهم منقال بان الاعراض النسبية ١٦ لاوجود لها في الخارج و الا لكانتحالة في محل وحلولها في المحل ايضاً نسبة فيكون حالة في المحل و يتسلسل» وفي الحواشي القطبية ممنوع لجواز ان لا يكون حلول الحلول

٦١ مت: التسعة ، چاپي السبعة

زائدا على الحلول «وفيه نظر لان امتناع مثل هذا التسلسل ممنوع» لانه من طرف المعلول لاحتياج حلول حلول النسبة الى حلول النسبة وهى الى محله و فى الحواشى القطبية قوله و حلولها فى المحل ايضا نسبة فيكون حالة فى المحل ممنوع لجواز ان لايكون بعض النسب وجودية بل اعتبارية اقول و توجيهه ان يقال فان ادعيتم السالبة الكلية و هى لاشىء من الاعراض النسبية بموجود فى الخارج فهوممنوع لان نقيض السالبة الكلية الموجبة الجزئية فحينئذ لا يؤدى الى التسلسل لجواز ان يكون المحلية من الاعتبارات الذهنية وان ادعيتم السالبة الجزئية و هى بعض الاعراض النسبية ليس بموجود فى الخارج فهو حق لا نزاع و هى بعض الاعراض النسبية ليس بموجود فى الخارج فهو حق لا نزاع فيه و انما النزاع فى السالبة الكلية .

«وللكم خواص: الاولى قبول المساواة و اللامساواة لذات الله اليس ذلك» اى قبول المساواة «للجسمية و الايساوى الجسم الصغير ما ساواهالكبير» و بالعكس «لاشتراكهما فى الجسمية» و اللازم ظاهرالفساد و هذا الدليل منقلب لانانقول ليس ذلك لنفس المقدار و الالتساوى المقدار الصغير ما ساواه الكبير و بالعكس لاشتراكهما فى المقدارسلمناه لكن لايلزم من عدم كون قبول المساواة و اللامساواة للجسمية ان يكون لذاته لجواز ان يكون لثالث.

«الثانية قبول الانقسام و قديراد به كونه بحيث يمكن ان يفرض فيه شيء غير شيء و هو يلحق المقدار لذاته» لانه معنى ما يوجد في الجسم من جهة تساو و لاتساو و لهذا قال الامام: هذه الخاصية انماتلزم

الكم بسبب الخاصية الاولى و من الظاهر ان هذه القسمة لا يوجب تغيرا فى الجسم و لاحركة ، و اعلم ان لزوم هذه الخاصية للكم بسبب الخاصية الاولى لا ينافى كونها لاحقة له لذاته لان معنى ذلك ان لحوق هذا المعنى لهليس بسبب شىء هومن مقولة اخرى ، بل كلشىء هومن مقولة اخرى، عروض هذا المعنى له بسبب الكم .

«و قد يراد به الانفكاك الموجب للاثنينية و هو لايلحقه لذاتهـــا لان الملحوق يجب بقاؤه عند اللاحق والمقدار الواحد لايبقى عند الانفصال» بل ينتفي و يحدثمقداران آخران هما غير موجودين قبل الانفصال بل يلحق المادة بسبب المقدار الذي فيها فالمقدار و ان لم يقبل الانفكاك فهو يعدالمادة لقبوله و منالجائز ان يعد صفة مادتها لمالايتقرر معها فان حركة الجسم الى المكان الطبيعي يعدالجسم للسكون الطبيعي مع انها لايبقى معه فان قيل وجوب بقاء الملحوق عند اللاحق يدل على انالانفكاك لايلحق المقدار اصلا وهذا معانالتقييد ٣ بقوله لذاته حينئذ المعوليس كذلك فانانعلم ضرورة ان الخطو السطح يلحقها الانفكاك الموجب للاثنينية فنقول الملحوق اذا كان ملحوقا له بالذات لابالعرض و الافنحن نعلم بالضرورة انالجسم ايضا يلحقه الانفكاك الموجب للاثنيينة معانه لايبقى معه و ذلك لانالجسم لهيس قابلا له بالذات بل القابل له بالذات هوالهيولي فلهذا يبقى معه فحال المقدار مع الانفكاك ايضاً كذلك وان الانفكاك و ان لحقه ايضا الا ان ذلك ليس بالذات فلهذا لايبقى معهو

٦٢ زه و زد: انالقيد

يبقى المادة معه .

«الثالثه يمكن ان تفرض فيه واحد عادله اما بالفعل كما في العدد» و في الحواشي القطبية في كون العدد الغير المتناهي كذلك نظر «اوبالقوة كما في المقدار » فانه يمكن فرض واحد فيه كخمسة اوعشره بعده و في الحواشي القطبية في كون الاهم كذلك نظر اقول و لعل ذلك من خواص العدد المتناهي والمقدار المنطق و اعلم ان بعضهم عرف الكم بالخاصية الاولى والتعريف بها دوري لان المساواة لايمكن تعريفها الا بالاتفاق في الكمية ويمكن ان يقال انها بديهية التصور و بعضهم عرف بالخاصية الثانية و تبعه المصنف كمامر و ما قيل التعريف بها لا يصحلان قبول القسمة من عوارض الكم المتصل دون المنفصل قد عرفت جوابه و عرفه الشيخان الفاضلان ابونصر و ابوعلى بالخاصية الثالثة و لا يتوهم و عرفه الشيخان الفاضلان ابونصر و ابوعلى بالخاصية الثالثة و لا يتوهم الدور في التعريف بها لان الواحدوالعادالمستعملين فيه غنيان عن التعريف.

«والمقدار زائدعلى الجسمية لان الجسم الواحد يتوارد عليه مقادير مختلفة» كالشمعة التى يجعل تارة كرة وتارة مكعبا مثلا «مع بقاء جسميته» و الامور المتزايلة غير الجسمية الباقية في جميع الاحوال قبل توارد المقادير المختلفة ممنوع لجواز ان يكون المختلفة هي الاشكال لاالمقادير واجيب عنه بان تبديل الاشكال يستلزم تبدل المقادير لامتناع تبدل الاشكال مع عدم تبدل شيء من الامتدادت ضرورة انه اذا ازداد في الطول انتقص في العرض او العمق و على العكس المقدار الا الامتدادات و فيه نظر.

٦٣ زد و زه: بداية للاخر

«و الكم منفصل ان لم يكن بين اجزائه حد مشترك» يكون نهاية لاحدهما و مبدأ<sup>٦٢</sup> للاخر وهو العدد «و متصل ان كان و هـوالزمـان ان لم يكن قار الذات» اى ثابت الاجزاء لايقال ان الحركة كذلك لان الكلام في اثبات الكم والحركة ليست كذلك اذ لايوجد بين اجزائه حد مشترك بخلاف الزمان لوجود الان بين اجزائه و في الحواشي القطبية في كــون الموجود منه غيرقار الذات نظر اقول لان الموجود منه لوكان غير قار الذات لم يكن الموجود بتمامه موجوداً بل ببعضه ولايتم بل ينتهى الى بعض موجود بتمامه قارالذات او بقول لان الموجود منه هوالحاضرلان الماضي فات والمستقبل ماجاء بعد والحاضر لايكون غير قارالذات والالم الزمان و ان كان مقدارا ايضا لكن في الاصطلاح خص المقدار بالخط و السطح والجسم التعليمي «و هـو الخط ان لم يقبل القسمة الا فـيجهة واحدة والسطح ان قبلها فيجهتين والجسم» اي التعليمي «ان قبلها في الجهات الثلاث و يسمى الثخن» و هو حشو يحصره سطح او اكثر و قيل هو حشو مابين السطوح و هو منقرض بالمكرة .

«والجسم التعليمي» اذا تخيل منغير التفات الى ماعداه كما سيجىء و انماا سمى تعليميا لانه المبحوث عنه فى العلوم التعليميه اى الرياضية و كون هذه الاربعة من الكم المتصل ظاهر لانكل واحد منها يمكن ان يوجد بين اجزائه عند فرض الانقسام حد مشترك هو نهاية لاحدهما و بداية للاخروهو النقطة فى الخطو الخط فى السطح و السطح فى الجسم التعليمى و الان

فى الزمان و هو نهاية الماضى و بداية المستقبل والحدود المشتركه بين المقادير لايكون اجزائه لها بل هى موجودات مغايرة لماهى حدودها المانوع و الالكان التنصيف تثليثا و به ينحل النظر الذى مرافة لانه ظهر منه ان الموجود من الزمان ليس الا الماضى والمستقبل فان الحدالمشترك بينها ليس زمانا وحصول الماضى كان على سبيل الانقضاء والتجدد وحصول المستقبل ايضا يكون كذلك فكان كل منهما غير قار الذات و قد يطلق الحاضر على الزمان القليل الذى يكون عن جنبى الان و هو ايضا غيرقار الذات فاذن الزمان غيرقار الذات مطلقا .

«والطولقد يراد به نفس الامتداد، وقد الميراد به الامتداد المفروض اولا ، و اطول الامتدادين المتقاطعين في السطح «والعمق قد يراد به الثخن» الذي يحصره سطح او سطوح مطلقا سواء اعتبرته صعودا كمافي البيت او نزولا كمافي الماء «والبعد المقاطع للمفروضين» فان الخطاذا فرض اولا كان طولا و اذا فرض معه آخر مقاطع له كان عرضا و اذا فرض معها آخر مقاطع اياهما يقال له العمق «والثخن النازل» اي الاخذ مسن فوق الى اسفل حتى لو اخذ من الاسفل الى فوق لايسمى عمقابل سمكا «وهي» اي الطول والعرض والعمق «كميات بالذات ان اريد بها نفس الامتدادات الله وعلى هذا التقدير يكون كل خط طويلا و كل سطح عريضا الامتدادات اله التقدير يكون كل خط طويلا و كل سطح عريضا

٦٤ زي و زه: حدوده

٦٥ – مت و زي و زه : باسقاط قديرا د

**٦٦**ــ چاپی و زد : الآمتداد

و كل جسم عميقا «و الا» اى و ان لم يرد بها نفس الامتدادات ، بل سائر المعانى المذكورة «فكميات ماخوذة معاضافة ما» و على هذا التقدير لايكون الامركما ذكرنا ، بل الخط قديكون طويلا وقد لايكون، والسطح قديكون عريضا و قد لايكون ، والجسم قديكون عميقا و قد لايكون .

«والكم بالعرض هوالذى يكون الكم موجودا فيه كالمعدودات» فان العدد الذى هو كم بالذات موجود فيها «او يكون موجوداً فى الكم كالشكل» فانه موجود فى السطح او الجسم التعليمى «او يكون موجوداً فى محل الكم كالبياض» فانه موجود فى الجسم الطبيعى الذى هو محل الكم .

«والزمان كم بالذات لمامر و بالعرض لانطباقه على الحركة المنطبقة على المسافة » فيكون منطبقا على المسافة و لذلك يتقدر الزمان بالمسافة فيقال: زمان فرسخ و زمان فرسخين ، ولانطباق الحركة على المسافة يتقدر الحركة بالمسافة فيقال: حركة فرسخ وحركة فرسخين، ولااستحالة في ان يكون الشيء من مقولة ثم يعرض لهمن تلك المقولة شيء آخر، اذا الاضافة تعرض للمضاف كما سيجي .

«والحركة كم بالعرض لانطباقها على الزمان والمسافة اللذين هما كم بالذات» لابالذات اذ لا يوجد بين اجزائها حد مشترك. و اما ما قيل من ان المصنف ما فسر الكم بالعرض بالشيء الذي هو منطبق على الكم بالذات حتى يكون الامر كما ذكره ، بل فسره بالوجوه الثلاثة فقط فغير وارد ، اذلامعنى للانطباق هيهنا سوى الحلول في الزمان والحركة فنقول

الزمان كم بالعرض لانه حال فى الحركة الحالة فى المسافة التى هى كم بالذات فيكون حالا فيها لكن بواسطة الحركة ، والمصنف ماقيد ذلك بانه لا يكون بواسطة اذ قال او يكون موجودا فى الكم و هو اعم من ان يكون بوسط الله او بغير وسط ، هكذا قيل و فيه نظر ، لانه لوكان المراد من الانطباق الحلول لم يصح قوله والحركة كم بالعرض لانطباقها على الزمان و ايضا الحركة ليست حالة فى المسافة بل فى المتحرك .

«والابعاد متناهية» سواء كانت مجردة عن المادة على تقدير وجودها اومقارنة اياها خلافا للمهندسين في المقارنة وللمتكلمين في المجردة فانهم يجوزون وجود ابعاد غير متناهية محجردة عنالمادة فوق العالم «و الا لامكن ان يتوهم خطان يخرجان من نقطة واحدة و يتباعدان بحيث يكون البعد الاول ذراعاً ، و الثاني ضعفه ، والثالث ثلاثه امثاله ، و هكذا الى غيرالنهاية» و هذه مقدمة مشتملة على مقدمات ثلاثه : احديها أن الغير المتناهية لوكانت ممكنة لامكن ان نتوهم خطين يخرجان من نقطة واحدة و لايزال البعد يتزايد بينهماكساقي مثلث يمتدان الى غيرالنهاية . وثانيتها انه يمكن ان يوجد بين ذينك ابعاد يتزاد بقدر واحد من الزيادت مثل ان يكون البعد الاول ذراعاً والثاني ضعفه والثالث ثلاثه امثاله و على هذا الترتيب فكل بعد فوقاني يشتمل على التحتاني ، و ثالثها انه يجوز ان يفرض هذهالابعاد المتزايدة بقدر واحد منالزيادات بينالخطين الىغير النهاية فيكون هناك امكان زيادات على اول تفاوت يفرض بغيرنهاية ، و

٦٧ زد و زه: بواسطة او بغير واسطة

انما جعل تلك الزيادات بقدر واحد ، لا نه ير بدأن بين ان الخطين المذكورين لو كاناغير متناهيين و كانت الابعادالمفروضة المتزايدة بينهما غيرمتناهية كانت الزيادات الحاصلة على البعد الاول غير متناهية ، ثم يبين ان تلك الزيادات لايد و أن يكون موجودة باسرها في بعد واحد من تلك الابعاد ، اولبعد المشتمل على ابعاد غير متناهية لابد و ان يكون غير متناه ، فيلزم ان يكون غير المتناهي محصوراً بين حاصرين و هو محال . و هذا لايلزم الا عند فرض تلك الزيادات بقدر واحد او متزايدة ، لانه لو فرضت الزيادات متناقصة لم يلزم ذلك لان البعد المشتمل على زيادات متناقصة غير متناهية ليس يجب ان بكون غير متناهية ، الاثرى انا اذا انصفنا خطا وجعلنا احد نصفيه اصلا وز دناعليه نصف النصف، ثم نصف النصف الثاني، و هلم جرا الى غير النهاية اذ كل مقدار قابل للانقسامات غير متناهية ، لم يبلغ الى مساواة الخط الاول فضلا عن ان يصير غير متناه ، لكن خص الدليل بالمتساوية لان حصول المطلوب على تقدير الزائد حينئذ يكون اولى ، هذا حاصل ماذكره الامام في شرحه للاشارات و فيه نظر لانمعنى قولكم كل مقدار قابل لانقسامات غير متناهية انالقسمة الوهميةلاتتتهي اني حد تقف عنده ، و لايمكن بعدها القسمة الوهمية لا ان كل مقدار ينقسم الى اعداد اجزاء ٦٨ اعدادها غير متناهية لاستحالته ، و للابعاد المتزايدة من ذينك الخطين زيادات غير متناهية بالفعل دون الزيادات المنفمة الى الاصل المذكور ، فانها متناهية دائما ، فاين احدهما من الاخر

٦٨ زي و زه: الى اعداد اجزاء اعدادها

والحق انالشيخ فرض الزيادات بقدر واحد ليسهل ضبط البرهانفاعرفه. «ولو امكن ذلك لامكن انيكون بينهما بعد مشتمل على امثال البعد الاول التي هي غير متناهية» و الا لكان ثمة بعد لايكون ميا فيه من الزيادات حاصلا في بعد آخر فوقه و هذه المقدمة غير جلية فان تطرق الي البرهان خلل فانما يكون منها «فيمكن انحصار مالاينتاهي بين حاصرين» و هو محال لانه انحصار مالايتناهي بين حاضرين وامكان المحال محال وهذا البرهان ذكره الشيخ في الاشارات و يعرف ذلك بالسلمي و فيه كلام طويل من اراده فليطالع ثمة شرح الاشارات لافضل المتاخرين اولافضل المحققين طاب ثراهما .

«و لان الابعاد لو كانت غير متناهية لامكننا فرض خط غير متناه مع كرة متحركة خرج من مركزها خط متناه مواز للخط الاول و لو امكن ذلك لزال هذاالخطبحركة الكرة من الموازاة الى المسامتة ، و ذلك يقتضى أمكان وجود نقطة فى الخط الغير المتناهى هى اول نقطة المسامتة لكن ذلك محال ، لان كل نقطة تفرض فيه انها اول نقطة المسامتة فان المسامته مع النقطة التى فوقها قبل المسامته معها» و فى الحواشى القطبية فيه نظر لان قوله كل نقطة يمكن ان يكون فوقها نقطة اخرى لاينافى وجود نقطة بالوهم موصوفة بانها اول نقطة المسامتة لابد له من برهان «لان المسامتة بالوهم موصوفة بانها اول نقطة المسامتة لابد له من برهان «لان المسامتة المفروض اولا والخط الذى طرفه مسامتة للخط الغير المتناهى «و كل المفروض اولا والخط الذى طرفه مسامتة للخط الغير المتناهى «و كل زاوية شانها ذلك ٢٠ يمكن تنصيفها الى غير النهاية» كما بينه اقليدس فى

٦٩ زد و زه: كذلك

الشكل التاسع من المقالة الاولى من كتابه «و حينئذ يكون المسامتة مع الفوقانية قبل المسامتة مع التحتانية بالضرورة ٧٠ لان المسامتة مع الفوقانية تحصل بزاوية اصغر من تلك الزاوية ، و لاشك ان الزاوية الكبيرة لا تحصل الابعد الصغيرة ، و لقائل ان يقول الزاوية المستقيمة الخطين قابلة للقسمة الى غير النهاية حتى يلزم ان يكون الى غير النهاية حتى يلزم ان يكون كل زاوية مسبوقة بزاوية اصغر الى غير النهاية ، و كيف و لوكان كذلك امتنع انتقال خط متناه من موازاة خط آخر متناهيا كان او غير متناهالى مسامتة في زمان متناه لاستلزام لاتناهى اجزاء الزمان المستلزم للاتناهية من جميع الجوانب ، و اللازم باطل .

«و لقايل ان يقول: على الاول لانسلم امكان توهم خطين خارجين من نقطة واحدة على الوجه المذكور ، على ذلك التقدير» اى على تقدير ان لايكون الابعاد غير متناهية في جميع الجهات «و انما يلزم ان لوكانت اللانهاية من جميع الجوانب» و اما اذا كانت اللانهاية من طرف اخراج الضلعين فقط فلا ، فان انفراج الضلعين اذا انتهى الى نهاية البعد عن الطرفين استحال ذهابهما بعد ذلك ، لعدم الفضاء الذى هو شرط الذهاب والحاصل انه ان ادعيتم الموجبة الكلية وهى ان جميع الابعاد متناه فهو ممنوع لان نقيضه هو السالبة الجزئية و هى ان بعض الابعاد ليس بمتناه و لايلزم من ذلك امكان توهم خطين خارجين من نقطة واحدة على الوجه المذكورلما ذكرنا و ان عنيتم الموجبة الجزئية فهو مسلم لكن ذلك لا

٧٠ زي و زد: باسقاط بالضرورة

ينفعكم ، لان مطلوبكم اثبات النهاية من جميع الجوانب ، لتوقف مسئلة اثبات التلازم بين الهيولى والصورة من الالهى ، و مسئلة اثبات محدد الجهات من الطبيعى ، عليه .

«ولانسلم امكان وجود بعد فيما بينهما مشتمل على ابعادغير متناهية و انما يلزم ذلك ان لوكان هناك بعد هو اخر الابعاد و هو اول المسئلة» فان قيل: اما ان يكون هناك بعد مشتمل على جميع الزيادات الغير المتناهية او لا يكون ، فان كان لزم المحال المذكور ، و ان لم يكن كان كل بعد حاصلا في غيره ، لانا قد بينا ان البعد العاشر هو البعد الاول مع الزيادات باسرها، وحينئذ يتم المطلوب. قلنا: حصول كل واحد و حصول كل مجموع متناه حينئذ في بعد مسلم ، و اما حصول مجموع غير متناه فكلا!

«و على الثانى لانسلم امكان توهم الخطين على الصفة المذكورة حينئذ» اى على تقدير عدم التناهى فان ذلك مجرد دعوى فيمنعه السى انتظام البرهان عليه «و لانسلم ان الخط المتناهى اذا تحرك بحركة الكرة لابد ان تحدث الفي الخط الغير المتناهى نقطة هى اول نقطة المسامتة فانحركة انما يقع فى زمان و كل زمان منقسم و كل حركة منقسمة فوقوع نصفها قبل وقوع نصفها «وهكذا الى غير النهاية فلا يوجد فى الخط الغير المتناهى نقطة هى اول نقطة المسامتة » لان كل حركة تفرض ن بها تقع اول المسامتة فنصفها يقتضى المسامتة مع

۷۱ مت : ان تخلف

الفوقانية قبل المسامتة معها ، فالحاصل ان ماذكر تموه في نفى اللازم نحن نجعله مستندا لهذا المنع ، و ماقيل المسامتة لابد لها من اول لحدوثها عقيب زوال الموازاة ، ليس بشىء لانه ان اراد به انه لما كان وجودها مسبوقا بزوال الموازاة فيجبان يكون لزمان وجودها اول فهو مسلم ، لكن لايلزم منذلك وجود نقطة في الخطالغير المتناهي لايكون المسامتة معها مسبوقة لمسامتة اخرى ، و ان اريد انه لما كان كذلك فيجب ان يكون هناك نقطة هي اول المسامتة بمعنى كون المسامتة معها لايكون مسبوقة لمسامتة اخرى ، فهو عين النزاع و اول المسئلة فلابد له من دليل مسبوقة لمسامتة اخرى ، و ان اريد به معنى اخر فليبين حتى ننظرفيه .

«ومنهم من احتج بالتطبيق» على تناهى الابعاد و تقريره ان يقال لو كانت الابعاد غير متناهية لامكننا ان نفرض خطا غير متناه يخرج من نقطة واحدة، وليكن خط (ج دب) و كل خطيمكن ان يفرض فيه حدود جزئيه يتجزى ذلك الخطبها الى الاجزاء، فلنفرض فيه حداً ل (د) فيكون خط (جب) الغير المتناهى من طرف (ب) از يدمن خط (دب) الغير المتناهى من طرف (ب) بمقدار (جد) فان انطبق الخطالثانى على الاول عندمقابلة الحدالاول منه بالحد الاول من الاول بالتوهم، والثانى بالثانى والثالث بالثالث وهلم جراكان الناقص كالزايد وانلم ينطبق انقطع الثانى فيكون متناهيا ، والاول زاد ٢٧ عليه بمقدار (ج د) الذي هو متناه والزايد على المتناهى بمقدار متناهمتناه فاذن الخط الاول ايضا متناه وقدفرضنا هما غير متناهيين هذا خلف .

۷۲ زد و زه: زائد

قال الامام: وعلى البرهان٣٠ اشكال يعسر على حله وهوانه يجموز امتدادهما مع تلك الفضلة الى غير النهاية، ولا يكون الزايد كالناقص واقول: تقرير ذلك الاشكال ان يقال: اناردتم بلزوم كون الزائد كالناقص على تقديرذها بهما الى غيرالنهاية لزوم عدم تفاضلهما عند تقرير التطبيق في تلك الجهة على ذلك التقدير ، فاستحالته ممنوع ، اذكل مقدارين لاحداهما في جهة كيف ما كانا ايسواء كانا ذاهبين من نقطة واحدة الى غيرالنهاية، او من نقطتين مختلفتين بالتقدم والتأخرهما متساويان في تلك الجهة ، بمعنى سلب التفاضل عنهما في تلك الجهة ، من غير استحالة ، وان اردتم به لزوم توافي احديهما في تلك الجهة على ذلك التقدير ، فهواي اللزوم ممنوع ، والفقه فيهان التساوى يقال: بالاشتراك على معنيين: اى احدهما هو توافى حدود المقدارين عند التطبيق، اوتقديره وذلك اذا كان لهما حدود ، ولا يتفاضل عند ذلك و ثانيهما هو سلب التفاضل عنهما في جهة وذلك اذا لم يكن لهما حدود ولا يتصور فيهما تفاضل الحدود وغير المتساوى انمايستلزمالقلة والكثرة اوالصغر والعظم حتىيقال :كل مقدار لاتساوى مقدارا آخر فاما ان یکون اقل منه واصغر ، اواکبر واعظم ، اذا انتهی احدهما عند حد في التطبيق ولم ينته الآخر عنده بل يتجاوز فيوصف المنتهى بالقلة اوالصغر وغيرالمنتهى بالكثرة اوالعظم فاذا حمل التساوى واللاتساوى على المعنيين المتعلقين بوجود الحدود ، لم يكن القسمة اليهما حاصرة ، بل القسمة الحاصرة بان يقال : اما يكون للمقادير حدود ، اولا

٧٧- زد و زه: هذا البرهان

يكون فان كانت فهى اما متساوية اوغير متساوية ، فان لم يكن فذلك قسم آخر غير هماو اذذاك فاذا فرضنا التطبيق بين خطين محدودين فى جهة و غير محدودين فى جهة كان عدم التساوى فى تلك الجهة بالمعنى المتعلق بوجود الحدود لا يستلزم قصر احدهما وطول الاخر .

«وقدعرفت مافيه» وهوانه يجوزان يكون عدم الانطباق لعجزالوهم عن توهم التطبيق لا لانقطاع احدهما .

«لايقال لوكانت الابعاد متناهية و وقف شخص على النهاية فانامتنع مديده فهناك جسم مانع» فلايكون النهاية نهاية «ولوامكن كان هناك شيء قابل للزيادة والنقصان فهو مقدار» فيلزم ان يكون فوق النهاية مقدار وهو محال . «ولان الجسم ماهية كلية نفس تصورها لايمنع من وقوع الشركة فيمكن وجود اجسام غيرمتناهية فيلزم وجود البعد الغير المتناهي

لانانقول لانسلم اقتضاء امتناع مداليد وجود جسم مانع ، بل ذلك لعدم الفضاء الذي هوشرط مداليد ولانسلم ان التناهي مع وقوف الشخص على النهاية اذاكان محالا كان التناهي محالا فانه لايلزم من امتناع المجموع امتناع شيء من اجزائه ». اى من اجزائه المادية ليستقيم ، و انما لم يلزم لجواز ان يكون المحال لازما للمجموع من حيث هو مجموع ، وما قيل : وقوف الشخص على النهاية لاشك في امكان فرضه فان فرض محال ، فمن التقدير الاخر ، ليس بشيء لانه لايلزم من امكان الفرض امكان المفروض ، لجواز ان يكون المفروض ممتنعا مع امكان فرضه ، لان الفرض فعل العقل فيمكن تعلقه بالممكن والمتنع ، سلمناه لكن لانسلم لان الفرض فعل العقل فيمكن تعلقه بالممكن والمتنع ، سلمناه لكن لانسلم

انهان فرض محالفمن التقدير الاخر لجواز ان يكون كل واحد منهما ممكناً ويكون اجتماعهما محالاً لست اقول : مجموعهما محال ملزوما لمحال كمافى حركة زيدالساعة وعدم حركته الساعة فان كل واحد منهما ممكن واجتماعهما محال .

«ولانسلم ان كون ماهية الجسم كلية يقضى امكان وجود اجسام غيرمتناهية دفعة فانه يجوز ان يكون امكان وجودها فى ازمنة مختلفة» لادفعة فلايلزم وجود البعد الغير المتناهى دفعة «على انانقول: المدعى عدم وجود اجسام غيرمتناهية» بالفعل «فامكان وجودها بغير نهاية لاينا فى ما ادعيناه» اذالممكنة لاينا فى المطلقة وفى الحواشى القطبية مدعى الحكيم امتناع وجودها فامكانه ينافيه.

«والمقدار» اى الخط والسطح والجسم التعليمى «لايوجد» اى فى الخارج «مفارقا عن المادة» وهى الهيولى خلافا لاصحاب الخلاء و فى الحواشى القطبية فكانهم يسلمون كونه عرضا و يمنعون احتياجه الى المادة فى الخارج «والالكان غنيا بذاته عنها» والالكان محتاجا اليهابذاته فلايمكن ان يوجد مفارقا عنها ضرورة ان مقتضى الذات يدوم بدوامه «فلا يحل فيها البتة» لان الغنى عن الشىء بذاته لا يعرض له الحاجة اليه لعارض لان ما بالذات لا يرول .

«والمقدمتان ممنوعتان» اما الاولى فلما مرمرارا من انه يجوز ان يكون الاستغناء والاحتياج لامر خارجي ولايكون شيء منهما لذاتــه و

٧٤ زي و زد: باسقاط ان يكون

قدعرفت ضعف هذا المنع ، واما الثانية فلا نالانسلم انالمقدار المجرد عن المادة لوكان غنيا بذاته عن المادة لا يكون و في المادة مقدار مااصلاً وانما يكون كذلك ان لوكان المقدار طبيعة نوعية وهو ممنوع وما قيل : انا لانسلم انه لوكان غنيا بذاته عنها لايحل فيها ، قوله لان الغني بذاته لايصير محتاجا لعارض قلنا : نعم ولكن لم قلتم انه لوحل فيها لكان محتاجا اليها لجواز ان يكون الاحتياج من جانب المحل لامن جانب المقدار الحال ، فانك عرفت ان الحال في الشيء قديكون محتاجا الى المحل وقد يكون على العكس ضعيف ، لان الحال اذاكان عرضا امتنع ان يكون على المحل .

«و يفارقها فى التخيل لامكان تخيلنا المقدار مفارقا عن المادة فاذا تخيلنا الشخن من غير التفات الى ماعداه يسمى جسما تعليميا ولايمكننا تخيله الامتناهيا» لايقال: لانسلم ذلك اذنهاية الابعاد انما وجبت فى الخارج لافى الذهن لان البرهان المذكور فكذلك يدل على استحالته فى الذهن الان الامتداد المخصوص لايتصور الافى آلة جسمانية ، واذا وجبت نهايتها وجبت نهاية مايحل فيها ، لايقال: لوكان الامر كذلك لما مكن تصور الامتداد الغير المتناهى وكان يمتنع الحكم عليه بامتناع وجوده ، لانانقول: الذى يمتنع تصوره غير متناه هو الامتداد المشخص اذهوالذى يفتقر فى تصوره الى آلة جسمانية اماالامتداد من حيث هو اللانهاية فلايفتقر اليها فيجوز تصوره غير متناه معنى اضافة الذهن مفهوم اللانهاية فلايفتقر اليها فيجوز تصوره غير متناه معنى اضافة الذهن مفهوم اللانهاية

٧٥ ـ زد و زه : لايحل

من حيث هو هذا المفهوم الامتداد ، او تصورهما مع تصور الاضافة المذكور واذا لم يكن تخيله الامتناهيا فيلزمه سطح في التخيل .

«واذا تخيلنا ذلك السطح منغيرالااتفات الى مايقارنه من الكيفيات كاللون والضوء يسمى سطحا تعليميا» ولا يمكننا تخيله الامتناهيا لمامر فيلزم نهايته وهى الخط واذا تخيلنا ذلك الخط من غيرالالتفات الىشىء من السطوح يسمى خطأ تعليميا ولايمكننا تخيله الامتناهيا فيلزمه نقطة واذا تخيلنا تلكالنقطة من غيرالالتفات الىشىء من الخطوط يسمى نقطة تعليمية واليه اشار بقوله: «وكذاالخط والنقطة ثم الثخن يمكن اخذه لابشرط شيء» اى يمكننا ان تتخيله لابشرط ان يلتفت معه الى المادة . «وبشرط لاشيء» اى و يمكننا ان تتخيله بشرط ان يكون معهالمادة .

«واما السطح والخط فلايمكن اخذهما بالاعتبار الثانى» اى بشرط ان لايكون معهما غيرهما «فان السطح لايمكن تخيله الا بحيث يفرض فيه جهات والخط الابحيث يفرض فيه جهتان والاول جسم» لكونه ذاحدود لاسطح «والثانى سطح» لكونه ذاحدين لاخط وكذا النطقة لايمكننا ان تتخيله الامع الخط لانه لايمكننا ان تتخيله الاذاطول فيكون المتخيل خطاً لانقطة وانمالم يتعرض المصنف لهالكونه باحثا عن المباحث المشتركة بين المقادير.

«ويمكن اخذهما بالاعتبار الاول» اى لابشرط شىء «لانانتصور الخط و نحمله علىكل خط وكذاالسطح وذلك انمايمكن اذا كانا ماخوذين لابشرط شىء» كمامر «والنقطة والخط والسطح لايتميز فىالوضع» اى

لايمكن ان يشار الى كل واحد منها على سبيل الاستقلال بل النقطة مشار اليها تبعا للخطو الخط تبعا للسطح والسطح تبعا للجسم «لانها لوتميزت في الوضع لكان مامن النقطة الى جهة غيرما منها الى اخرى فيلزم انقسامها ومامن الخط الى يمينه غيرمامنه الى يساره» فيكون منقسما فسى العرض «ومامن السطح الى اعلاه غيرمامنه الى اسفله» فيكون منقسما فى العمق «فلايكون النقطة نقطة ولا الخط خطا ولا السطح سطحا هذا خلف» ولما فرغ عن المباحث المختصة بالكم شرع فى المباحث المختصة بالكيف على ماقال:

«وانواع الكيفية «ان ثبتت جنسيتها «اربعة» والا فالمراد اقسامها «لانها ان لم يكن مختصة بالكميات فان كانت محسوسة فهى الانفعالات» ان لم يكن راسخة «والانفعاليات» ان كانت راسخة «وان لم يكن محسوسة فان كانت استعداداً نحو الانفعال كاللين او نحو اللانفعال كالصلابة فهى القوة واللا قوة وان لم يكن استعداداً» بل كمالا «فهى الحال» ان لم يكن استعداداً» بل كمالا «فهى الحال» ان لم يكن راسخة «وفسروها بالكيفيات النفسانية» اى راسخة «والملكة» ان كانت راسخة «وفسروها بالكيفيات النفسانية» اى الكيفيات المختصة بذوات الانفس «وان كانت مختصة بالكميات كالتربيع» فى المتصل «والزوجية» فى المنفصل «فهى الكيفيات المختصة بالكميات» و اعلم ان الشيخ ذكر فى الشفاء لبيان انحصار الكيف فى الاربعة المذكورة وجوها واختار الامام منها ماذكره المنصف وقال: انه اجودها واعترض عليه بانه لسم قلتم ان الكيفية التى لايكون مختصة بالكمية ولايكون

٧٦ مت : لكن كانت

محسوسة اذالم يكن حقيقتها كونها استعداداً لامر فهى نفس الكيفية النفسانية اذمن الجائز وجود كيفية لايكون مختصة بالكميات ولايكون محسوسة ولايكون مختصة بذوات الانفس ولايكون ماهيتها نفس الاستعداد واذا كان ذلك مخيلاً فالجزم بان مالايكون مختصة بالكميات ولايكون محسوسة ولااستعداداً كانت كيفية نفسانية دعوى لادليل عليه .

«النوع الاول الكيفيات المحسوسة وهي ان كانت غير راسخة كحمرة الخجل وصفرة الوجل فهي الانفعالات وان كانت راسخة كحلاوة العسل وملوحة ماء البحر فهي الانفعاليات ويسمى» اي هذاالنوع «بهذهالاسم» اى الانفعات والانفعاليات «لانفعال الحواس عنها» وانما سميَّت الكيفيات الغير المستقرة بالانفعالات مع انها انفعالية ايضا لاجل العلة المذكورة تمييزا لهاعن المستقرة وانمالم ينعكس التسمية لان غيرالمستقرة لقصر مدتها وسرعة زوالها منعت من اطلاق اسم جنسها عليها بل اقتصرت فى تسميتها على الانفعالات ، وفي الحواشي القطبية قوله : «اولا» احتراز عن الشكل ونحوه ولاحاجة اليه اقول وذلك لان انفعال الحواس عنها كاف في تسميتها بهما سواء كان الانفعال عنها اولاً اوثانياً على انانقول لواعتبرنا في هـذاالقسم الاولية لزمنا امران احدهما انالشيخ نص فـي طبيعيات الشفاء ان الثقل والخفة مما لايحس بهما احساسا اوليآ فوجب اخراجهما عن هذا القسم ، الثاني خروج الالوان عن هذاالقسم ، لان الاحساس أنما هوبواسطةالضوءفانالسواد لايصحرؤيته الابعد صيرورته مستنيراً.

«والمحسوسات» تنقسم بانقسام الحواس الخمسالظاهرة فهى اذن «اما ملموسات اومبصرات اومسموعات او مذوقات اومشمومات» وذهب الشيخ فى الشفاء الى ان المحسوسات لا يجوز ان تعرف بالاقوال الشارحة لان تعريفاتها لايمكن ان يشتمل الاعلى اضافات واعتبارات لازمة لها لايدل شيء منها على ماهيتها بالحقيقة فهى ادراك الجزئى من حيث هو جزئى ، و اما الماهية فلا يدركها الاالعقل ولكل واحد من المحسوسات ماهية كلية هومندرج تحتها فيجوز تعريفاتها بحسب ماهيتها الكلية بالاقوال الشارحة على وجهيدل عليها بالحقيقة ، واما الحس فلايفيد تعريف الماهية الكلية اصلاء نعم تعريفاتها على وجه لايشتمل على الاضافات والاعتبارات ويفيد ماهياتها بالحقيقة عسر .

«اما الملموسات» وانما قدم المصنف الكلام في الملموسات على الكلام في غيرها لان الاجسام العنصرية قد تخلو عن الكيفيات المبصرة والمسموعة والمشمومة والمذوقة والسبب في ذلك ان احساس الحواس الاربعة لهذه المحسوسات انمايكون بتوسط جسم ما كالهواء والماء ولايمكن ان يتوسط المتوسط بين نفسه وغيره ، فاذن كل واحد من هذه الحواس لايدرك المتوسط الذي يتوسط لها بل تجده الحاسه خالية عما يدركه هي وتلك الاجسام لا تخلو عن الملموسة لانها لا يحتاج الى متوسط وايضا الحيوان لا يخلوعن اللمس وقد يخلو عن تلك المشاعر كالخلد٧٧

٧٧ـ صراح اللغة الخلد: موش كلان نابينا

الفاقد لحاسة البصر وغير ممايعرى ٧٨ عن السمع والشم ، هذا ماقيل والثانى غير متيقن لاحتمال ان يكون هذا الحواس فى تلك الحيوانات ضعيفة جدا لامفقودة بالمرة والاول منظور فيه فانه لايلزم من عدم خلو الهواء مثلا عن الكيفية المشمومة وتوسط فى الاحساس بهاكونه متوسطا بين نفسه و بين غيره بل غاية مايلزم من ذلك كونه متوسطا بين كيفيته وغيره وهو غيرمستكره ٧٩ فان القوى الجسمانية انماتفعل فى غيرموادها بتوسط موادها اى الموضوعات فموضوعاتها متوسط بينها وبين الاجسام المباينة ، على ان المختار ان الاحساس بالرائحة انمايكون بتكيف الهواء المتصل بالخيشوم بها فاذن ذلك الهواء متوسط بين الاحساس بكيفيته وبين الحس

«فهى الحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة واللطافة والكثافة و الملوحة والهشاشة والجفاف والبلة والثقل والخفة ، اماالحرارة والبرودة فغنيان ^معنالتعريف قال الامام: لانها من اظهر المحسوسات وكل ماكان كذلك كان غنيا عن التعريف ولمطالب ان يطالبه بالبرهان على مقدمتى فياسه «لكن من شأن الحرارة تفريق المختلفات وجمع المتشاكلات» اذا لم يكن الالتحام بينهما شديدا «لافادتها الميل المصعد بواسطة التسخين ويلزم من ذلك التفريق والجمع على ماقال:

«فان المركب الذي لا يكون بسائطه شديدة الالتحام لماكان تركيبه من

۷۸ــ زد و زه : ممايعوف

**γ**۷ـــ زد و زه : غیر مستنکر

۸۰ــ چاپی و زد : فغنیتان

اجسام مختلفة فى اللطافة والكثافة وكل ماكان الطف كان اقبل للخفة» اى للميل الى فوق «من الحرارة» فان الهواء اسرع قبولا ً لذلك من الماء «فانها» اى فان الحرارة «اذاعملت فى المركب» اى المركب الذى لايكون الالتحام بين بسائطه شديدا «بادر الاقبل» كالهواء «الى التصعيد فبل مبادرة الابطاء» كالماء «دون العاصى» كالارض «فيعرض من ذلك تفريق تلك الاجسام المختلفة الطباع ٨٠ ثم يحصل بعدذ لك اجتماع المتشاكلات بمقتضى طبايعها » فان البسائط عند زوال العايق عن التفريق تقتضى طبيعة كل واحد من تلك البسائط الميل الى حيزه الطبيعى فيحصل اجتماعه مع مشاكله ولقائل ان يقول: اذا كان الاجتماع مستنداً الى طبائعها لم يكن ذلك خاصة للحرارة بل لطبائعها ، والحق ان المستند الى الحرارة از الـ ذلك خاصة للحرارة بل لطبائعها ، والحق ان المستند الى الحرارة از الـ العائق عن التفرق والتفريق والجمع انماهما بمقتضى طبائعها .

«واماالذى بسائطه شديدة الالتحام فانكان اللطيف والكثيف فيه قريبين من الاعتدال فاذاقوى تأثير الحرارة حدثت فيه فيه حركة دورية كمافى الذهب فان اللطيف اذامال الى التصعيد جذبه الكثيف فحدثت فيه محركة دورية وان كان الغائب هو اللطيف تصعدوا ستصحب اللكثيف» كالنحاس المركب مسم النوشادر تركيبا محكما فانه ربما يصعد بالكلية بالنار القوية «والا» اى وان لم يكن الغائب هو اللطيف «فان لم يكن الكثيف غالبا جداً» بل قليلاً «اثرت النار في تليينه لافي تسييله» كالحديد «والا

۸۱ مت و چاپی: الطبایع

۸۲ مت و چاپی و زی : باسقاطفیه

اى وان كانالكثيف غالبًا جداً «فلم يقوعلى تليينه ايضاً» كالطلقوالنورة الابالحيل كمايفعله اصحاب الاكسير.

«ومن اسباب الحرارة الحركة» اى الحركة تحدث الحرارة فيما يقبلها فلاينتهض النقض بالفلك وذلك مماعرف بالتجربة .

«واما البرودة فمنهم من جعلها عبارة عن عدم الحرارة عمامن شانه ان يكون حاراً فالتقابل بينمها حينئذ تقابل العدم والملكة و هو باطللانها محسوسة ولاشيء من العدم كذلك» اى بمحسوس فلاشيء من البرودة بعدم من الثاني ويمكن منع كلية الكبرى فان الانفصال عدم الاتصال معكونه محسوساً.

«اما الرطوبة فهى» فى المشهور عبارة عن البلة اى كون الجسم بحيث يلتصق بما يلامسه على ماذكره الشيخ فى الشفاء ثم قال وهو باطل لان الجسم كلما كان ارطب كان اقل التصاقا فان الماء الصافى جدا اذا غمس الاصبع فيه كان ما يلتصق بالاصبع اقل مما يلتصق بالاصبع من الماء الغير الصافى او الدهن او العسل فعلمنا ان الالتصاق ليسخاصة للرطوبة بلهولازم للغلظ والكثافة ثم عرفها بانها «الكيفية التى بها يصير الجسم سهل التشكل موسهل الترك له» اى للتشكل بعد قبوله اياه وعرف اليبوسة بما يقابلها فان قيل: قدنقلتم عن الشيخ انه قال لا يجوز ان يعرف بالاقوال الشارحة فكيف عرف الرطوبة واليبوسة مع انهما من المحسوسات قلنا: الشيخ ماعرف الرطوبة واليبوسة بل ذكر معنى الفاظهما لئلايقع الاشتباه بينهما و بين ما الرطوبة واليبوسة بل ذكر معنى الفاظهما لئلايقع الاشتباه بينهما و بين ما

۸۳ مت و زی : الشکل

يجرى مجريهما وقد صرح فى الشفاء بان الرطوبة ليست هى سهولة الشكل لانها غيراضافية و سهولة الشكل اضافية وانها انما تفسر بها على ضرب من التجوز . وذكر الامام ان ماذكره الشيخ لابطال المشهور فى رسمها ضعيف ، لان من فسر الرطوبة بالالتصاق لايريد بهذلك على الاطلاق بل الكيفية التى لاجلها يكون الجسم سهل الالتصاق بالغير ، سهل الانفصال عنه ولاشك ان الماء الصافى اسهل التصاقا وانفصالا من الغير الصافى والدهن والعسل ، اما كثرة الالتصاق بما يلابس الم فلاجل الغلظ والكثافة لاللرطوبة وماقيل : المدقوق يلتصتق بالملامس ولارطوبة فيه ، غير واردلانه يلتصق لكن لا بسهولة وفيه نظرلان الدق اذاكان ناعما فلاشك فى انه ملتصق بسهولة.

«وهى» اى الرطوبة «غير السيلان فانه عبارة عن حركات توجد فى الجسام متفاصلة فى الحقيقة متواصلة فى الحس يدفع ألا بعضا حتى نووجد ذلك فى التراب والرمل لكان ألم سيالاً ولقائل ان يقول: لوصح هذا لزم ان لا يكون الماء سيالالكونه متصلا فى الحقيقة كماهو عند الحس لكنه سيال على مااشتهر فى لسان القوم الاان سيلانه قسرى على مانص على الشيخ .

«واليبوسة هي» الكيفية «التي بها يصير الجسم عسر التشكل ٨٧ وعسر

۸۶ زد و زه: بمایلاس

۸۵ مت و خل چاپى : لدفع

۸۸ زی و چاپی : کان

۸۷ مت و زی: الشکل

التركله» بعد قبوله اياه.

«وامااللطافة فيقال على رفة القوام اعنى سهولة قبول الاشكال الغريبة وتركها» وهى على هذا التفسير نفس الرطوبة «وعلى قبول الانقسام» اى الى اجزاء صغيرة جدة «وعلى سرعة التأثر من الملاقى وعلى الشفافية» وهى على هذه التفاسير لا يكون من الملموسات.

«والكثافة على مقابلات هذه الاربعة» اى يقال على غلظ القوام اعنى صعوبة قبول الاشكال الغريبة وتركها وهى على هذا التفسير نفس اليبوسة وعلى عدم قبول الانقسام الى اجزاء صغيرة جدا وعلى بطوء التأثر من الملاقى وعلى عدم الشفافية وهى على هذه التفاسير لا يكون من الملموسات.

«واللزج هوالذى يسهل تشكيله ٨٨» باى شكل اريد «ويصعب تفريقه» بل يمتد متصل فهومؤلف من رطب ويابس شديدى الامتزاج فاذعانه من الرطب واستمساكه من اليابس فانك لو اخذت تراباوماء وجهدت فى جمعهما وامتزاجهما من الدق والتخمير حتى يشتد امتزاجهما حدث لك جسم لزج فان لللزوجة كيفية مزاجية لابسيطة . «والهش بالعكس» اى هوالذى يضعب تشكيله و يسهل تفريقه و ذلك لغلبة اليابس وقلة الرطب معضعف الامتزاج .

«والجسم الذي طبيعته لايقتضى الرطوبة فان لم يلتصق ب حسم رطب فهو الجاف» اى الجسم الرطب «غائصافيه فهو المتنع» كالخبز فى انماء «والا» اى وان لم يكن غائصا «فهو المبتل» كالحجر فيه ، واعلم ان

۸۸ چاپی و مت : تشکله

الجفاف على ماذكره هوعدم مقارنة جسم متكيف بالرطوبة الى جسم لايقتضى طبيعته <sup>٨٩</sup> الرطوبة فهو على هذا التفسير لايكون محسوسا كما ذكر فى البرودة ، والبلة هى الرطوبة التى تحصل للجسم لامن طبيعته بل بسبب اتصاله بجسم آخررطب فالاحساس بها هو الاحساس بالرطوبة .

«والزق المنفوخ المسكن تحت الماء قسراً نجدفيه مدافعة صاعدة والحجر المسكن في الجو قسر انجد فيه مدافعة هابطة والاولى هي الخفة و الثانية هي الثقل» وفي الحواشي القطبية الثقل قوة طبيعية يتحرك به الجسم الى حيث ينطبق مركز ثقله على مركز العالم لولم يعقه عائق ، وقديقال على الطبيعة المقتضية له وعلى المدافعة الحاصلة بالاشتراك وكذا الخفة ومركز الثقل هو نقطة لوحمل الجسم عليها توقف .

«واما المبصرات» واعلم انالمبصرات بالذات وهى التى يكون الاحساس بالاشياء بتوسط الاحساس بها ينقسم الى قسمين: الالوان و الاضواء ، اما الالوان فقد ذهب بعض القدماء الى انه لاحقيقة لشىء من الالوان، بل البياض انما يتخيل من مخالطة الهواء للاجسام الشفافة والمتصغرة جداكما فى الثلج فانه اجزاً صغار شفافة خالطها الهواء ونفذفيها الضوء ولاسبب لبياضه الاذلك ، وام السواد فانهما يتخيل من كثافة الجسم وعدم غور الضوء فيه . ومنهم من سلم ان السواد لون حقيقى لا تخيلى ومنع ان البياض لون حقيقى بناء على ان القابل لكل الالوان يجب ان يكون عاريا عنها وذكر الشيخ فى بعض المواضع لم نعلم انه هل يحصل البياض بغير هذا

٨٩ زد و زه: طبيعةالرطوبة

الطريق املاوفي موضع آخر لاشك آن اختلاط الهواء بالاجزاء الشفاف سبب لظهور اللون الابيض لكن البياض قديحدث من غيرهذا الوجه ايضا كبياض البيض المسلوق واليه اشار بقوله:

«فالبياض منها قديتخيل عندمخالطة الهواء للاجسام الشفافة المتصغره الاجزاء كالثلج فانانراه ابيض ولاسبب لبياضه الاذلك وقديكون كيفية حقيقة قائمة بالجسم كبياض البيض المسلوق وليس ذلك بسبب ان الناد احدثت فيه هوائية لانه بعد الطبخ يصير اثقل» ولوكان السبب فيه ذلك لصار بعد الطبخ اخف الاان في قوله وقديكون كيفية حقيقة نظر لانه لايلزم من ان لايكون بسبب حدوث بياض البيض المسلوق مخالطة الهواء ان يكون كيفيته حقيقة قائمة به لجواز ان يكون سبب تخيله امرا آخر.

«واما غيره من الالوان» كالسواد والحمرة وغيرهما «فهى كيفيات حقيقية محوسة» قائمة بالجسم، قال الامام: لان وجود هذه الالسوان معلوم بالضرورة فلاحاجة الى البرهان على وجودها «واما الضوء» وهو غنى عن التعريف. وقال الامام: انه الكيفية التى لايتوقف ابصارها على ابصارشيء آخر اذالشيء اما ان لايتوقف صحة كونه مرئياً على اعتبار الغير وهو الضوء، اويتوقف وهو اللون فانه لايصح رؤيته الابعد صيرورته مستنبراً.

«فان الهواءالمقابل للشمس» عندالاسفار «يصيرمستضيئا وانهمقابل لوجهالارض فيصير مضيئاله فالضوء الحاصل من المضىء لذاته» كالشمس هوالضوء الاول ومن المضىء لغيره» كالبخار المستضىء بالشمس عند

الاسفار «هو الضوء الثانى» وهو يشتد ويضعف بحسب استعداد الضوء الاول وضعفه ، فظهر من هذاالكلام الجواب عن الاعتراض المشهور على ان المضىء لايضىء لاالمقابل وهو انانجد وجه الارض عند الاسفار مضيئا و هذه الاستضائات من الشمس التى هى غير مقابل اياه وذلك لان استضاء وجه الارض عند الاسفار مقابل للهواء المستضىء بها .

«والذى يدل على ان الهواء يتكيف بالضوء رؤيتنا الجوالذى فى افق المشرق وقت الصباح مضيئاً» وذلك لاختلاط ذلك الهواء بالابخرة والادخنة والهباء ات المتصاعدة من كرتى الارض والماء بتسخين الشمس وغيرهامن اشعة الكواكب اياها واما الهواء اللطيف الصافى فشفاف لايقبل النور والظلمة كالافلاك.

«والظل هوالضوء الثانى» وهويقبل الشدة والضعف وطرفاه النور. «والظلمة» وهى عدم الضوء عمامن شانه ان يصير مستضيئاً فالتقابل بينهما تقابل العدم والملكة ولايقال الظلمة كيفية محسوسة ولاشيء من العدم كذلك لانا لانسلم الصغرى فانا كما اذا غمضنا العين لانشاهد شيئا البتة كذلك اذا فتحنا العين في الظلمة ، وفي الحواشي القطبية انكان قوله: هو الضوء حداً للظل كان الضوء الحاصل لوجه الارض ظلا لكونه ضوء أنانيا وفيه نظر ، اقول: وذلك لان الضوء الحاصل لوجه الارض عند كون الشمس طالعة مع عدم الحائل كالجدار ليس ضوءاً ثانياً بل اولا لانه من الشمس وتوسط البخار بينهما لاينافي ذلك وعند كونها غيرطالعة ليس الضوء الحاصل لوجه الارض الا الظل .

«ومنهم من زعم انالضوء اجسام شفافة منقصلة عنالمضىء متصلة بالمستضىء» ومعه حرارة لازمة وهى سبب تسخينه «وهو باطل والالكانت حركته بالطبع الى جهة واحدة» ضرورة انالجسم لايتحرك بالطبع الاالى جهة واحدة «فلايحصل الاستضاءة الامن تلك الجهة» واللازم باطل لحصول الاستضاءة من الجهات المختلفة فإن ضوء المصباح يضىء ارض البيت وجدرانه وسقفه و فى الحواشى القطبية فى نفى التالى نظر ، لانالانسلم ال حركته بالطبع ليست الاالى جهة واحدة ، قوله لان الضوء مما تقع على كل جسم فى كل جهة قلنا يجوز ان يكون ذلك بالقسر قوله ف لا يحصل الاستضاءة قلنا ان لم يكن قاسراً اما ان كان فلا .

«واحتجواعلى كونهجسما بانهمتحرك وكلمتحركجسم» اما الصغرى فلانه ينحدرمن عندالشمس وغيرها من الكواكب والانحدار حركة واما الكبرى فلاستحالة الحركة على الاعراض «والصغرى ممنوعة» اى لانسلم ان الضوء منحدراذلوكان منحدرا لرايناه في وسط المسافة بل يحدث في القابل المقابل دفعة لكن لما كان حدوثه منشىء عال سبق الى الوهمانه متحرك على ماقال: «فان المضيء لماكان عالياً سبق الوهم الى ان الضوء متحرك على ماقال.

«ومنهم منزعم ان الظلمة كيفية مانعة على الابصاروهو باطل بالضرورة لانه اذا جلس شخص في غار مظلم وخارج الغار جماعة واوقدوا عندهم نارا فان القاعد في الغار يراهم دون العكس ولوكانت الظلمة كيفية مانعة من الابصآر لما اختلف ٩٠ الحالّ بل كان ينبغى ان لايرى القاعد فى الغار تلك الجماعة وهذا يرد على عكس الحد لوجود المحدود دون الحد ولوقيل المراد انها كيفية مانعة من ابصار مافيها اندفع عنه .

«وذهب الشيخ الى ان الالوان غير موجودة فى الظلمة لانالانر اهافيها فعدم الرؤية اما لعدمها اولكون الظلمة مانعة من الابصار ، والثانى باطل لمامر ، فتعين الاول واجاب الامام عنه بان قال : انما نمنع الحصر لجواز ان يكون عدم الرؤية لعدم شرطها فان من شرط المرئى ان يكون مضيئا لذاته اولغيره » فالضوء شرطرؤية اللون لاشرطوجوده والالتوقف وجوده على وجود الضوء المتوقف على وجود اللون لان الشفافي غير قابل للضوء و هو دور باطل لكونه توقف تقدم لا توقف معية كمافي المتضايفين . والحق ان الظهور بالفعل للبصر ، ان اخذ داخلا في مفهوم اللون مقوماً له فلا وجود لشيء من الالوان في الظلمة كماذكره الشيخ ، وان لم يؤخذ داخلا فالضوء شرط فسى صحة كونه مرئياً لافي تحققه في نفسه كماذهب اليه فالضوء شرط فسي صحة كونه مرئياً لافي تحققه في نفسه كماذهب اليه فالامام .

«واما المسموعات فهى الصوت» وهو غنى عن التعريف «والحرف وهو كيفية تعرض للصوت يتميز بها عنصوت آخر» اى مثله «فى الحدة والثقل تميزا فى المسموع» ومعناه انه كيفية مسموعة عرض للصوت تميز بها عنصوت آخريشاركه فى الحدة والثقل ، لست اقول عن جميع الاصوات التى تشاركه فى الحدة والثقل كما قيل لان الحرف الواحد يمكن ان يتلفظ التى تشاركه فى الحدة والثقل كما قيل لان الحرف الواحد يمكن ان يتلفظ

<sup>•</sup> ٩ ـ مت و خل چاپي : اختلفت

بهمرتين بحيث لايتميزه مرة عنمرة في الحدة والثقل لكن اذا تلفظ بحرف آخرلايتميزعنه ٩١ في الحدة والثقل يتميزكل منهما عن الاخر بواسطة تلك الكيفية المسموعةالعارضة لكل منهما واحترز بقوله: تميزافي المسموع من طول الصوت وقصره، وكونه طيبا وغيرطيب فان هذه الامور وانكانت هيئة عارضة للصوت يتميزبها عنصوت آخر يشاركه في الحدة والثقل لكنها ليست بمسموعة اما الطول والقصر فلانهما نفس الكميات اوكميات ماخوذة مع اضافة ، ولاشيء منهما ، بلكل منهما معقول هيهنا ، نعم الصوت الحاصل في ذلك الوقت مسموع والذي كان حاصلا قبله ليس بمسموع والطـول انما يحصل بمجموع الصوتين اعنى الجزء المنقضى والجزء الحاضر و اما الطيب وغير الطيب فلان ماهية كل منهما يتحقق بتناسب اجزاء الصوت ٤ تناسبًا ملائما للنفس اوغير ملائم ، ولانالتناسب وعدمه غير مسموعين كذلك كون الصوت طيبا وغيرطيب لايكون مسموعاً بل معقولاً مدركا للنفس ، هذاما قالوا ، وفيه بحث لاناندرك طول الصوت وقصره لامحالة والامتداد القايم بالصوت الخارجي ليس كليا حتى يكون معقولا لذاته ، بل انمايكون ادراك العقل اياه بتوسط حس منالحواس الظاهرة و ليس من الحواس الظاهره مايصلح لذلك الاالسمع على مالايخفى ، على ان الطول والقصر لوكانا نفس الكميات او مأخوذة معاضافة لم يحتج في الاحتراز عنهما الى هذا القيد لخروجهما حينئذعن الحد بقيد الكيفية ، ثم في جعل الحرف تلكالهيئة نظربل هومركب منمعروض هوالصوتومن عارضهو

٩١ حاپي: سلكها ، مت : مسلكها

تلك الكيفية المخصوصة المميزة صوتا عنصوت يشاركه في الحدة والثقل. «والسبب الاكثرى للصوت تموج الهواء» وفي الحواشي القطبية وانما جعلاالتموج سببا لدوران الصوت معه كمافى طنين الطشت والالات الصناعية والدوران لايفيد الاالظن وكيف وهذا الدوران باطل لتخلف الصوت عن التموج كمالو متوج باليد وانمالم يجعل القرع والقلع سببآ قريبا لانه مماسة فيكون آنية واصوت زماني والاني لايكون سببا للزماني و انمالم يكن الصوت نفس التموج او القرع والقلع ، لأن التموج محسوس باللمس فان الصوت الشديد ربماض بالصماخ فافسده، والقرع والقلع يحسان بالبصر والاشيء من الصوت يحس باللمس او البصر ، وقيل : التموج ليس بصوت لانه حركة وفيه نظرلجواز ان يكون بعض الحركات صوتا اقول في قوله وكيف وهذا الدوران باطل لتخلفالصوت عنالتموج كما لوموج باليد نظر لانهم جعلوا سبب الصوت التموج الحاصل من القرع او القلع لا اى تموج اتفق لقوله بعد: وسبب التموج امساس عنيف وهو القرع او تفريق عنيف وهو القلع. والصوت موجودفي جميع صور التموج الحاصل من القرع والقلع ، وايضا لولم يجز انيكون الاني سببا للزماني فكيف جعل القرع سبباً قريباً للتموج ، وما قيل : انما قيده بالاكثرى لان الدوران لايفيد الاغلبةالظن بانالمدار علة للدائر فبعيد عن الصواب لان السلب الاكثرى انما يقال فيموضع يكون هناك سبب آخرلا انه يكون قليل الوجود بالنسبة الى الاول «وليس المرادمنه» اى من التموج «حركة

انتقالية منهواء واحد بعينه» اىوليس المرادمنه انالهواء الواحد بعينه

بحمل الصوت وينقله الى الصماخ «بل» المرادمنه «حالة شبيهة بتموج الماء» من وقوع شيء فيه واحداثه الدوائر .

«فانه» اى فان التموج «يحدث بصدم بعدصدم وسكون بعدسكون وسبب التموج امساس عنيف وهو القرع او تفريق عنيف وهو القلع» وانما اعتبر فى الهواء العنيف فيهما لان التموج الموجب للصوت ينتفى عندانتفائه مع حصول القرع والقلع فانك لوقرعت جسما كالصوت بقرع لين اوقلعته بقلع لين لم تجدمنه صوتا اصلاً «وهما» اى القرع و القلع «يموجان الهواء الى ان ينقلب من المسافة التى يسلكها القارع الى جنبيها بعنف شديد ويلزم من ذلك ان ينقاد الهواء المتباعد للتشكل والتموج الواقعين هناك» وذلك الهواء المتباعد يلزم الابعد الى ان ينتهى الى الهواء الشاغل للصماخ وان لم يكن في غاية البعد وانما لم يتعرض للقلع مع انه قال وهما يموجان لان الكلام فيه كالكلام في القرع بان قيل فيه انه يموج الهواء اللى الولوج بين الجسمين المنفصلين بعنف شديدوانما لم يعكس التعرض لان الانساط الذي يوجبه القرع اشدمما يوجبه القلع .

«ويتوقف الاحساس بالصوت على وصول الهواء» الحامل للصوت «الى الصماخ لميلانه» اى لميلان ذلك الهواء «من جانب الى آخر عند هبوب الرياح» فيتشوش سماع الصوت فلولم يتوقف الاحساس بالصوت على وصول الهواء الحامل للصوت الى الصماخ لماتشوش السماع عند الميلان . وفي الحواشي القطبية ويتوقف الاحساس على الوصول لعدم الاحساس بالصوت عند عدم الوصول لميلانه من جانب الى آخر عندهبوب

الرياح اقول: و فيه نظر لان قوله لميلانه انجعل بيانا لعدم الـوصول فيبقى عدم الاحساس عندعدم الوصول حينئذ بلا بيان ، معانه المتنازع فيه ، وان جعل بيانا لعدم الاحساس عندذلك ، لان عندالخصم مع الميلان الىجانب آخروعدم الوصول الى الصماخ جاز ان يحصل به الاحساس .

«ومن اتخذانبوبة ووضع احد طرفيها على فيه والاخر على صماخ انسان وتكلم فيه بصوت عال سمعه ذلك الانسان دون الحاضرين» لعدم وصول ذلك الهواء الى صماخهم قيل : في ان ذلك الهواء لا يصل الى صماخ الحاضرين نظر ، ولوقيل انه لووصل سمع لمنع لجواز توقفه على شرط آخر «وكذلك نرى ضرب الخشبة بالفاس قبل سماع الصوت» ولولا ان السماع متوقف على وصولالهواء المتوج الىالصماخ لكانت الرؤية و السماع معا ومن الظاهر انهذا الاستدلال انمايتم ان لوبين ان تخلف سماع الصوت عنالرؤية انماكان لعدم وصول الصوت الىالصماخ و هو ممنوع بل هولعدم وصوله الى حدالسماع «وكل ذلك» اى الميلان وسماع ذلك الانسان دون الحاضرين و رؤية الضرب قبل السماع «يدل على ما قلناه» اى على انالاحساس بالصوت يتوقف على وصول الهواء الحامل للصوت الى الصماخ فاذا انتهى التموج الهوائي الى الهواء الراكد في الصماخ فيموجه ويشكله بشكل نفسه ويقع على جلدة مفروشة على عصبة مقعره كمدالجلد على الطبل فيحصل طنين فيدركه السامعة ، وهي قوة مرتبة في العصب المفروش علىسطح باطن الصماخ ، هيمشعر الاصوات لاالاصوات من حيث هي اصوات فقط بل ومن حيث امتيازها بهيئات عارضة لهـاوالا

لم يتميز صوت عنصوت آخر مثله بهذه الحاسة .

«والصوت موجود في الخارج قبل وصوله» اى قبل الوصول الهواء المتموج «الى الصماخ» خلافاً لمن اعتقد ان الصوت لاوجود له في الخارج قبل ذلك بل انمايحدث في الحس من ملامسته الهواء المتموج عندوصوله ٩٢ الى الصماخ «والا» اى لولم يكن موجوداً قبل وصوله الى الصماخ لكان ادراكه حينئذ حال وصوله الىالصماخ ولوكان كذلك لما ادركنا جهته او نقول: الصوت موجود في الخارج قبل وصوله الى الصماخ لاناندركه قبل الوصول اذلوكنا انما ادركناه حال الوصول «لما ادركنا جهته» كما انا لمآ لم نحس بالملموس الاحال وصوله الينا لم ندرك باللمس ان الملموس من اى جانب جاء و لقائل ان يقول: ادراك الصوت اما ان يكون حال وصوله انى الصماخ اوقبل وصوله اليه وعلى الاول يلزم عدم ادراك جهته و على الثاني ابطال القول بان الاحساس يتوقف على وصول الهواء المتموج الى الصماخ وفيالحواشي القطبية ادراك جهةالصوت و عدم ادراك جهـة الملموس كلياممنوع، ٩١ اقول وفيه نظر لانه ماادعي ادراك جهة الصوت كليا حتى يضره المنع من ذلك اذتحريره انه لولم يكن موجودا الاعندالوصول لما ادركنا جهته اصلاً لكن التالي باطل لاناقدندركجهته في بعض الاوقات، هذا خلاصة ماذهباليه المشاء ونمع مايردعليه ، وقد شكك عليه بانانسمع صوت من يحول بيننا وبينه جدار ولايمكن اذيقال الهواء ينفذ فيمسامه،

۹۱ـــزد و زد : طبيةالرطوبة .

۹۲ و زه : بلوغه

لانهلايحتمل الكلمة المخصوصة مالم يتشكل بشكل مخصوص وذلك الشكل لايبقى عند مصادفة الهواء لذلك الجدار ، لكثافته حتى يبقى كيفية تلك الحروف بعد خروجه من المنافذ ، وبان حامل كل واحد من تلك الحروف اماكل واحد من اجزاء الهواء اومجموعه ، فان كان الاول وجب ان يسمع السامع الكلمة الواحدة مراراكثيرة حسب يتادى الى صماخه من اجزاء الهواء ، وانكان الثاني وجب انلايسمع الكلمة الواحدة الاسامع واحد ، وبان وصول الهواء المتموج الى الصماخ لوكان شرطآ لماسمع الصوت منوراء جدار جديد لامسام له لكنه يسمع . واجيب عن الاول بان القدر الذي يدخل فيمسام الجدار يبقى على ذلك الشكل ، وعن الثاني بان الحامل هوكل واحد من اجزاء الهواء. قوله فوجب ان يسمع السامع الكلمة الواحدة مراراكثيرة قلنا لانسلم ذلك لالجواز انيكون المتادي السي صماخه من تلك الاجزاء جزء واحد لاغير على ماسبق الى بعض الاوهام، لان الكلام في اجزاء الهواء المتادى الى الصماخ ، بل لجواز ان يكون السماع مشروطا بان يصل اولمرة فيكون الشرط فيما بعدها منتفيا فينتفي المشروط بنفيه ، وعن الثالث بان التجربة شهدت على ان الحامل كلما كانت مسامته اقل كان السماع اضعف وكلما كان اكثركان اقوى فلوعدمت المسام وجب ان يعدم السماع بالكلية .

«والهواء اذا تموج وقاومه جسم كجبل اوجدار املس ومنعه حتى انصرف الىجانبه علىعين ذلك الشكل حدث منذلك صوت هوالصدى»

۹۳ زی و زا و زه: صوت

وهو كرمى حصاة فى طاس مملوماء فتحصل دوائر متراجعة من المحيط الى المركز وقيل ان لكل صوت صداء وفى البيوت انطالم يقع الشعور به لقرب المسافة فكانهما يقعان فى زمان واحد ولهذا يسمع صوت المغنى فى البيوت اقوى مما فى الصحراء .

«واما المذوقات فالجسم الذي لايحس بطمعه» لعدم تخلل شيءمنه بخالط الرطوبة المبثوثة في اللسان «لشدة تكاثفه اذااحتيل في تحليل اجزاء منه الحس منه بطعم كالنحاس» فانه لايتحلل من جرمه شيء لكن اذااحتيل في تحليل اجزائه ظهرله طعم قوى «ويسمى ذلك الطعم تفاهة» و ذلك الجسم تفها وسيخا «والتفاهة قديقال على عدم الطعم ايضا».

«والجسم» الحامل للطعم «اما لطيف اوكثيف اومعتدل» بين اللطافة والكثافة «والفاعل فى الثلاثة اما الحرارة اوالبرودة اوالقوة المعتدلة بينهما ، فالحار اذا فعل فى الكثيف حدثت المرارة ، وفى اللطيف الحرافة، وفى المعتدل الملوحة ، والبارد انفعل فى الكثيف حدثت العفوصة، وفى اللطيف الحموضة ، وفى المعتدل القبض ، و المعتدل انفعل فى الكثيف حدثت الحلاوة ، وفى اللطيف الدسومة ، وفى المعتدل التفاهفة الغير ، البسيطة » اى الذى له طعم فى الحقيقة لكن لا يحس الا بالحيل هكذا ذكره الشيخ فى القانون وانما قيد التفاهة بغير البسيطة لان البسيطة وهى التى لاطعم لهالا يصح عدها من الطعوم وظهر منه ان بسائط الطعوم ثمانية الحرافة والملوحة والمرارة والدسومة والحلاوة والعفوصة والقبض والحموضة و

ع مت: غير السيطة چاپى: غير البسيط

قديوضع لها لوح هكذاً ٩٠ .

«واما الشمومات فليس لها اسماء مخصوصة» عندالحكماء تعرف بها «الامن جهة الموافقه والمخالفة كمايقال رائحة طيبة اومنتنة او من جهة مايقارنها من الطعوم» بان يشتق لها منها اسم «كمايقال رائحة حلوة او حامضة.

«النوع الثانى الكيفيات الاستعدادية ويسمى قوة انكانت نحواللا انفعال كالمصحاحية والصلابة وضعفا ولاقوة ان كانت نحو الانفعال كالممراضيته واللين» لايقال: هيهنا قسم آخر وهوان يكون الاستعداد نحوالفعل كالقوة على المصارعة لان الشيخ اخرجه منها لان القوة على

90 اقول: الطعوم البسيطة تسعة لانها تحصل من ضرب الثلاثة القوة الفاعلية اعنى الحرارة والبرودة والمعتدلة بينهما فى الثلاثة المنفعلة اعنى اللطيفة والغليظة و المعتدلة بينهما كماترى فى اللوحة ولماكان معرفة الطعوم كثير النفع فى تعريف كيفيات الاغذية والادوية نظمها اختصاراً بعض حكماء الالهيين بالفارسية.

بل حموضت بغ عفوصت قبض بم طعمها زین جمله آمد ملتئم حل حـــرافت حغمرارت شورحـــم مــــل دسم مغ حلـــو باشد مم تفه

| المعتدلة | البرودة | الحرارة | لوحةا لمذوقات |
|----------|---------|---------|---------------|
| الدسومة  | الحموضة | الحرافة | اللطيفة       |
| الحلاوة  | العفوصة | المرارة | الغليظة       |
| التفاهة  | القبض   | الملوحة | المعتدلة      |

المصارعة يتعلق بثلاثة امور: العلم بتلكالصناعة ، والقوة على تلك الصناعة ، وكونالاعضاء بحيث يعسرعطفها ونقلها ، والاولان من الكيفيات النفسانية والثالث في التحقيق عبارة عن القوة على المقاومة واللاانفعال فاذن ليس هيهنا قسم آخر.

«النوع الثالث الكيفيات النفسانية وتسمى حالاً انكانت غير راسخة» كالكتابة في ابتدائها «والملكة انكانت راسخة» كالكتابة اذا استحكمت «والفرق بينهما بالعوارض المفارقة دون الفصول» اذلوكان بالفصول لامتنع ان يكون الكيفية النفسانية الواحدة بالشخص حالاً وملكة واللازم باطل لان الصفة النفسانية اول حدوثها تكون حالاً ثم هي بعينها اذا استحكمت تصيرملكة ولهذا يكون شيء واحد بالنوع حالاً بالنسبة الى احد ملكة بالنسبة الى آخر وفيه بحث لان الاختلاف بالشدة والضعف يوجب الاختلاف النوعي عند المشائين والمصنف ابتدأ من الكيفيات النفسانية بالعلم على ماقال:

«والعلم وهو حصول ماهية الشيء في العقل مجردة عن اللواحق الخارجية» واعلم ان الشيء المدرك لايخلو اما ان يكون ماديا اولايكون فان كان ماديا فماهيته المدركة هي صورة منتزعة عن نفس حقيقتها الخارجية انتزاعاما فان العقل يقدرعلى تجريد الماهية المكفوفة باللواحق القريبة المشخصة اياها كانه عمل بالمحسوس عملا جعله معقولا وان كان مجردا فلا يحتاج فيه الى الانتزاع وحصول ماهية الشيء يشتمل القسمين جميعا وما قيل: انه ان جعل قوله حصول ماهية الشيء معرفالماهية العلم ، فهو

خطأ . لانه من الامور الغنية عن التعريف وان جعله محمولا عليه فهو حق، فيه نظرلان ماهية العلم محتاجة الى التعريف لاختلاف العلماء فيها نعم وجوده بديهى غير محتاج الى دليل وللعلماء اعتراضات كثيرة على هذا الرسم ولها اجوبة لايليق ايرادها في هذا المختصر .

«وهو» اى العلم «اما تفصيلى» كمن علم ماهية مركبة مفصلة الاجزاء فى العقل متميزا بعضها عن بعض «واما اجمالى كمن علم مسئلة ثم غفل عنها ثم سئل عنها فانه يحضر عنده حالة بسيطة هـى مبدء تفاصيل تلك الاجـزاء التي ٢٠ كانت متصورة على التفصيل، قال الامام: هذه الاجزاء ان لم يكن معلومة بطل قولكم العلم بالاجـزاء قبل العلم بالماهية و ان كانت معلومة تميـز بعضها عن البعض على التفصيل» ولقائل ان يقول: ان اراد بالاجزاء المعلومة مايكون معلوما مفصلا نختار انهاليست معلومة ونمنع الملازمة الاولى وان اراد بها مايكون معلوما مجملا نختار انها معلومة ونمنع الملازمة الاولى وان اراد بها مايكون الشرطية الثانية «وجوابه منع «فانه لايلزم من العلم بالشيء العلم بامتيازه عن غيره والاللزم مـن العلم بالامتياز» بكونه شيئة «العلم بامتياز الامتياز الى غير النهاية» فيلزم من العلم بامور غير متناهية وهو محال.

«والتعقل قديكون بالقوة وهو عدم التعقل عما من شانه ان يعقل و يسمى» اى مامنشانهان يعقل «العقل الهيولاني» شبيها له بالهيولي الخالية

٩٦ مت و چاپي : الاشياء .

فى نفسها عنجميع الصور المستعدة لقبولها وانما قيد عدم التعقل بما من شانه النيعقل ليخرج عدم التعقل عماليس من شانه ذلك كالجمادات فانه لايقال لها انها عالمة بالقوة وهذه المرتبة حاصل لجميع اشخاص النوع فى مبادى فطرتهم .

«وقديكون» اى التعقل «بالفعل اماللبديهيات مع استعداد النفس الاكتساب النظريات وتسمى» اى ذوالتعقل «العقل بالملكة» واما للنظريات بحيث يكون مخزونة عندها ويقدر على استحضارها متى شائت من غير تجشم كسب جديد ويسمى» اى ذوالتعقل «العقل بالفعل» ومراتب الناس فيها مختلفة فمنهم من يحصل المعقولات الثانية المكتسبة من العلوم الاولية بشوق منها اليها يبعثها على حركة فكرية اما شاقة وهومن اصحاب الفكرة واما غير شاقة وهومن اصحاب الحدس ومنهم من يجعلها من غير طلب وشوق وهوذونفس قدسية .

«و اما للنظريات على وجه لاتغيب عن النفس وتعقل انها تعقلها ويسمى العقل المستفاد» وهذه مرتبة الانبياء والحكماء المتالهين «لايقال: النفس اذا ادركت كان العاقل عين المعقول فلايكون التعقل عبارة عماذكرتم» اى عن حصول ماهية الشيء في العقل اذالاضافة تقتضى التغاير ولاتغاير هناك «لانانقول المقدمتان ممنوعتان اما الاولى» وهي ان العاقل عين المعقول «فلان المعقول صورة كلية» لكونها مجردة عن اللواحق الخارجية و في الحواشى القطبية امسا اذاكان مطلق النفس فظاهر واما اذاكان النفس الكي المدرك فلان تقيد الكلى بالكلى لا يصيره جزئيا واقول هذا انمايتم

اذاكان مطلق المدرك ، اما اذاكان هذا المدرك فلا اللهم الاان يقال اضافة المطلق الى المشخص لا يصيره جزئيا «والعاقل نفس شخصية واحديهما غير الاخرى» لا يقال تلك الصورة انكانت غيرذاتها فذاك وان كانت مغايرة اياها لا بدوان يكون مساوية لذاتها التي هي المعقول في تمام الماهية فيلزم اجتماع المثلين وهو محال لان استحالة اجتماع المثلين على وجه يكون احدهما حالا والاخر محلاً ممنوعة على انا نقول لم قلتم ان اضافة الشيء الى نفسه ممتنعة فانه يصح ان يقال ذاتي وذاتك وذاته مع ان المضاف والمضاف اليه في الاقوال الثلاثة شيء واحد بحسب الذات فاذن التغاير الاعتباري كاف في الاضافة.

«واما الثانية» وهي انالتعقل لايكون عبارة عماذكرتم حينئذ «فلان حصول ٩٧ ماهية الشيء اعم منحضور ماهية الشيء المغاير ، ولايلزم من كذب الاخص» اى حضور ماهية الشيء المغاير «كذب الاعم» وهوحضور ماهية الشيء وهو ظاهر .

«والعلم فعلى انكان ايجادنا الشيء بعد تصوره وانفعالى ان كان بالعكس» اى اذا وجدنا شيئا فى الخارج ثم اخذها ماهيته ، و لما فرغ من تعريف العلم واقسامه شرع فى بيان كيفية حصول المعقولات للنفس على ماقال «والنفس فى مبدء الفطرة خالية عن المعقولات» اى عن ادراك الكليات «لكنها قابلة لها والا لماصارت قابلة لامتناع زوال ما بالذات» وفيه نظر لانه ان اراد انها قابلة بالذات والا لماصارت مطلقا فالملازمة

۷۹ مت و چاپی : حضور

ممنوعة وان اراد انها قابلة مطلقا والالما صارت قابلة بالذات فنفى التالى ممنوع والصواب ان يقال لكنها قابلة لها فى الجملة والالم يكن قابلة لها اصلاً فلا يحصل لهاشىء من العلوم اصلاً وهوظاهر الفساد فان هى قابلة لها فى الجملة.

«ويتوقف حصولها على حصول الشرايط وارتفاع الموانع» وانكان ارتفاع الموانع في التحقيق من جملة الشرائط لما ذكر قبل ذلك «وهو» اى ذلك الحصول «انما يتحقق بكثرة الاحساس بالجزئيات والا» اى لولم يتوقف على حصول الشرائط مع كونها قابلة «لحصل ٩٨ العلوم فسي مبدء الفطرة» والتالي باطل وفي الحواشي القطبية في نفي التالي نظر لانه عين النزاع وهوان النفس فيمبدء الفطرة خالية عنالعلوم اللهم الاان يقال ليس فيه نزاع لانه بديهي عندهم وليس الغرض اثباته بل الغرض بيان كيفية حصولاالعلوم الاولية ليستقيم بعض الاستقامة و اقول انما قسال بعض الاستقامة لان النفس في مبدء الفطرة ليست خالية من تعقل ذاتها فانه بين انعلم النفس بذاتها هوعين ذاتها فلم يكن في مبدء الفطرة خالية عن جميع المعقولات على مايقتضيه الجمع المعرف باللام اللهم الاان يقال المراد انها خالية عن المعقولات التي يكون تعقلها بالانطباع وايضا كون تلك الشرائط وارتفاع الموانع وهو الاستعدادالتام لقبول المعقولات «حصلت المعقولات بالفعل» وهي اي المعقولات الحاصلة قديكون بحيث يكفى تصور اثنين منها فيجزم الذهن بالنسبة بينهما اما بالنفي اوبالاثبات كالا

۹۸ مت و چایی : لحصلت

وليات وقدلايكون كذلك بل يتوقف جزم الذهن بالنسبة بينهما اما على المشاهدة كالحربيات اوعلى السمع كالمتواترات اوعلى استخراج الوسط بالنظر والفكر اعنى حركة ذهب الانسان نحو المبادى واليه اشار بقوله: «فان لم يكف تصوراتنين منهافى جزم الذهن بالنسبة بينهما توقف على استخراج الوسط» بالفكر والنظر انلم يكف تصورهما مع المشاهدة او التجربة او التواتر او غيرذلك في الجزم والوسط وهو «الذي يحصل به نسبة احدهما الى الاخر» بجعله اما محمولا لاحدهما وموضوعا للاخر، اوموضوعالهما ، اومحمولا لهما او ممايجرى مجرى ذلك.

«ويختلف مراتب النفوس في استخراجه» اى في استخراج الوسط «فالتي لها اصابة الاوساط وترتيبها» للانتقال نحو المطالب «من غير تكلف» ومن غير شوق لها الى النتيجة «فهى القوة القدسية ويقابلها نفس البليد الذي لا يدرك شيئا من العلوم البتة» ولو كدطول عمره في تعلمه كما في كثير من الطلبة التي في زمانناهذا «وفيما بينهما المتوسطات على اختلاف درجاتها» والذي يدل على جواز وجرد النفس القدسية هو انه كما يمكن الانتهاء في طرف النقصان الى بليد غبى لم يتيسر له ان تفهم شيئا من العلوم اصلاء كفذلك يمكن الانتهاء في طرف الكمال الى وجود نفس بالغة الى الدرجة القصوى في القوة وسرع الاستعداد لا دراك الحقايق حتى كان ذلك الانسان يحيط علما بحقايق الاشياء من غير طلب منه وشوق وهذه القوة لو وجدت كان عاما بحقايق الوحكيما الها.

«وان اريد بالفكر» حيث قيل قبول النفس للصورة العقلية لا يتوقف على الفكرة، والالوجب ان يوجد الفكر مع حصول الصور العقلية ، المنفس لاستحالة تحقق المشروط دون الشرط واللازم باطل لان الفكر في الشيء طلب لحصول ذلك الشيء وذلك لايتاتي مع حصول ذلك الشيء لامتناع طلب الحاصل «الحركات التخيلية» التي بهايستخرج العلوم الموجبة للعلوم النظرية «فهو لايجامع العلم لكونها معدات ٩٩ سابقة عليها ١٠٠ وفي الحواشي القطبية فى ان المعدالسابق على الشيء لايجامعه نظر فالاولى ان يعلل بانقطاع الحركة عنداالمنتهى فيتم «وان اريد بهالعلوم المترتبة في العقل الموجبة لحصول علم اخر، فهي واجبة الاجتماع معه لانها موجبة لحصوله والموجب يجب حصوله عندحصول المعلول» لاستحالة وجود المعلول بدون العاة وفي الحواشي القطبية : وشبهة المتكلم ببقاء البناء وفناء البنيّاء مع كونه علةله مدفوعة ، لانا لانسلم كونه علة للبناء ، اقول وذلك لان البناء علة لتحريك اجزاء البناء الى اوضاع مختلفة وانتهاء تلك الحركةعلة لاجتماع تلك الاجزاء والاجتماع علة معدة لفيضان صورةالبناء عنواهب الصور فاذافقدالبناءمن حيشهو بناء ومحر كفقد فقدت الحركة وكذلك الابللابن فانه علة لتحريك المنى الى القرار ثم يتحفظ المنى في القرار اما بطبعه و اما بانضمام فم الرحم ثم يقبلالصورة الانسانية لذاته والمفيد هو واهب الصور واعلم انالحكماء ذهبوا اىانالعلم بالعلة يوجب العلم بالمعلول و

۹۹\_ چاپی و زد: مقدمات

۱۰۰ مت و چاپی : علیه

ذكرالامام في بيان ذلك وجها تقريره ان يقال: كل من علم ذات العلة علم انها موجبة للمعلول لذاتها ، وكل من علم انها موجبة للمعلول لذاتها علم المعلول ، ينتج من اول الاول كل من علم ذات العلة علم ذات المعلول أما الصغرى فلان العلة اذاكانت لذاتها موجبة للمعلول كان كونها لذاتها موجبة للمعلول كان كونها لذاتها موجبة للمعلول لازما قريباله والعلم بالملزوم ملزوم للعلم بلازمه القريب لكونه بين الثبوت له ، على ماعرف في المنطق واما الكبرى فظاهرة لانكون العلة موجبة للمعلول لذاتها اضافة بينها وبين المعلول والعلم بالاضافة بالامرين يستلزم العلم بكل واحد منهما .

فقوله: «والعلم بالعلة!» وفي نسخة مصححه مقرؤة على المصنف و العلم بالماهية وهي اولى لعمومها و اظهر لقوله بعدذلك نعم تصور الماهية «لايوجب العلم بلازمها القريب» يحتمل ان يكون ايراداً على هذا الوجب وتقريره حينئذ ان يقال ماذكرتم من الدليل يتوقف على ان العلم بالعلة او بالماهية كيف ماشئت يستازم العلم بلازمها القريب وذلك غير واجب «والالزم من العلم بلازم اللازم اللازم الى غير النهاية» فيلزم من انعلم بالعلة او بالماهية العلم بامور لانهاية لها وذلك ظاهر البطلان «نعم تصور الماهية مع تصور لازمها القريب يوجب الجزم بنسبته الى الماهية» والالاحتاج الى وسط فلايكون قريباً والمقدر خلافه فاذن يكون تصور العلة مع تصور كونها موجبة لذاتها للمعلول يوجب الجزم بحصوله للعلة العلة مع تصور كونها موجبة لذاتها للمعلول يوجب الجزم بحصوله للعلة الكن ذلك لايفيد الصغرى لجواز تصور ذات العلة مع الذهول عن كونها

۱- مت و چاپی: بالماهیة

موجبة لذاتها للمعلول ويحتمل ان يكون مراده بيان انالعلم بالماهية لا يوجب العلم بلازمها القريب بل العلم بها مع العلم بلازمها القريب يوجب جزم الذهن باللزوم بينهما من غير نظر الى ذلك الوجه وهواظهر «و في الاول نظر لجواز ان ينتهى الى مالا يكون له لازم قريب اوالى ما يكون لازمه بعض ملزوماته» اما بمرتبة اواكثر على ان يكون التلازم بينهما من الجانبين وفي الحواشي القطبية قوله والالزم من العلم بلازمها العلم بلازم اللازم الذي لاواسطة له ولا يكون من الامور الاعتبارية ككون الشيء اليس غيره والالما توجه من المنعين ويتم الاستدلال الاان نمنع استحالة عدم التناهي في مثل هذه الصورة اقول وذلك لان كل شيء يمكن للعقل ان بعض ملزوماته ولذلك اللازم الذي النبيا بعض ملزوماته ولذلك اللازم النبيا وهلم جراً فلم يتوجه شيء من المنعين .

«والعلم بماله سبب» اى بوجود ماله سبب على ماذكره المصنف فى شرحه للمخلص «لا يحصل الا بعد العلم بوجود السبب لا نه» اى لان مالوجوده سبب «ممكن» والممكن اذا نظر اليه من حيث هو هو مع قطع النظر عن وجود سبب وجوده لا يمكن الجزم برجحان وجوده بلذلك انمايكون بالنظر الى وجود سببه على ما قال «فلايكون وجوده راجحا الا بالنظر الى سببه» وفى الحواشى القطبية ان ارادبه انه لا يلزم من مجرد النظر الى ذاته معرفة وجوده فهو مسلم ولكن لا يلزم منه ان كل مالم ينظر الى سببه لم يصرمعلوما بل اكثر المعلومات كذلك وان اراد به مالم ينظر الى سببه لم يصرمعلوما بل اكثر المعلومات كذلك وان اراد به

٧ - زي و زه: لتم ، ليتم

انكل مالم ينظر الى سببه استحال معرفته فهو اول النزاع اقول الاشبهائهم أراد وابذلك انه لايصح الاستد لالمن امكان الشيء على وجوده بل يجب انينظر الى سبب وجوده حتى يتحقق وجوده وهو اعلم بالصواب «وما يعلم بسببه يعلم كليا» اى كل ماحصل العلم بوجوده بسبب العلم بوجود سببه يعلم ذلك كليا على معنى ان المعلوم بذلك العلم يكون شيئا اذا حصل فى المقل نفس حصوله فيه لا يمنع من صدقه على كثيرين .

«وذلك لانا اذا علمنا انالالف موجب للباء فقد علمنا الباء وصدوره عنه وكلاهما كليان» لان نفس تصورهما لا يمنع من وقوع الشركة و تقيد الكلى بالكلى كلى فالمعلول المعلوم نسبة كلى وهو المطلوب وفيه نظر لانه انما يصح ان لواستدللنا بالالف على الباء اما لواستدللنا بهذا الالف على هذا الباء فلا ، وقوله «وكذلك اذاعلمنا انالالف المقترن باموركلية يوجب الباء المقترن باموركلية» عطف على قوله لانااذاعلمنا ، وانماذكره ليعلم ان المعلوم بسببه كلى كان السب مقيداً بشيء اوغير مقيد «و علم منه» اى من ان تقيد الكلى بالكلى كلى «ان الصورة الحاصلة في العقل من الجزئى الخارجي يكون كلية لكونها مركبة من ماهية كلية وعوارض كلية» و تقيد الكلى بالكلى كلى «وان كان المطابق لها في الخارج امراً واحداً فقط» .

«ويجب تغيرالعلم عند تغيرالمعلوم» اى اذاتعاق علم بمعلوم تم تغيرذلك المعلوم عما كان هوعليه بنوع من انواع التغير لابدوان يتغير انعلم الذى يتعلق به ثانيا عماكان متعلقا به اولا الان العلم بالشىء لابد ان يكون مطابقاله واذا كان كذلك فلولم يتغير العلم عند تغير المعلوم لرم ان يكون العلم الواحد مطابقا لامرين مختلفين وبطلانه مما لا يخفى و اليه اشار بقوله «لكونه مطابقاً للمعلوم وامتناع مطابقة العلم الواحد لامرين مختلفين» واذا تقررذلك فنقول قال المصنف في شرحه للمخلص المعلومات اما ان يكون طبائع كلية اواشخاصا جزئية فانكان الاول امتنع تغيرها عما هي عليه فان الانسانية استحال تغيرها اي استحال ان لا يكون انسانية و اذا كان كذلك امتنع تغير العلم بالطبائع الكلية واليه اشار بقوله:

«والطبايع الكلية لما امتنع تغيرها امتنع تغير العلم بها» والايلـزم مطابقة العلمين المختلفين لامرواحد وانكان الثاني جازتغيرها عما هي عليه لانالشخص الذي في البيت جازان يخرج من البيت واذا جاز تغير الاشخاص وجب ان يتغير العلم بهااذلو بقى العلم الذى كان متعلقا بالشخص وهوفي البيت حتى خرج عنه لم يكن ذلك علما بل جهلاً لعدم مطابقت ه للخارج واليه اشار بقوله: «دون الجزئيات فانه يجوز تغير العلم بها لجواز تغيرها» وفي الحواشي القطبية في امتناع تغير العلم بالكلي دون الجزئي نظر اقول يحتمل ان يكون النظر هوانه لافرق بينهمااذكما ان الانسانية يستحيل انلايكون انسانية فلايتغير العلم الذي يتعلق بها فكذلك خروج زيد عن البيت لايكون الاخر وجه عنه فلا يتغير العلم الذي يتعلق به ايضا وهو غير وارد لانالمراد انالعلم بالاحكام على الطبائح الكلية كالحكم على الطبيعة الانسانية بانها قابلة لصنعة الكتابة لايتغير لعدم تغير تلك الاحكام بخلاف العلم بالاحكام على الاشخاص الجزئيه فانه لما كان يتغير تلك الاحكام فلاجرم يتغير العلم بهافانه لمالم يكن الشخصدائما فى البيت بل قديكون وقدلايكون فلاجرم تارة يكون العلم بكونه فى البيت وتارة بكونه خارجا عن البيت فيتغير العلم بها .

«والعلوم النظرية اللازمة عن الضرورية» اى من المقدمات التى يستلزم النتيجة ضرورة «لا يصير ضرورية» على ماظن بعضهم من لزوم كون نتائج الاول باسرها ضرورية سيما اذا كان القياس من مقدمات ضرورية فان اللازم عن الضرورى لزوما ضرورياضرورى «لان الضرورة كيفية اللزوم» اى كيفية لزوم النتيجة «لاكيفية اللازم» اى النتيجة ولمافرغ عن المباحث المتعلقة بنفس العلم شرع فى العالم واقتصر من مباحثه على بحث واحد هوقوله:

«وكل مجرديجب انيكون عاقلاللمعقولاتكلها» واستدلعليه بقوله «لانهلايمكن انيعقل» و «لانهلايمكن انيعقل» و في بعض النسخ وحده «وكل مايمكن انيعقل» و في ذلك البعض «وحده يمكن انيعقل مع غيره» و في الحواشي القطبية فيه نظر فان السواد يمكن انيعقل ولايمكن انيعقل مع البياض وفيه نظر لان العقل يحكم بتغاير ماهيتها والحاكم على الشيئين يجب انيحضره المحكوم عليهما اللهم الاانيمنع ذلك وفيه ما فيه «وكل مايمكن انيعقل مع غيره بمكن انيقار نه صور المعقولات في العقل » بناء على ان تعقل الاشياء يستدعى حضور ماهياتها في العقل «وكل مايمكن انيقار نه صور المعقولات في العقل يمكن انيقار نه صور المعقولات في العقل على حصول المجرد في العاقل لان حصوله فيه نفس المقارنة فتوقف صحة المقارنة على حصول المجرد في العالم حدة المتأخب على المقارنة على حصول المجرد فيه توقف صحة الشيء على وجوده المتأخب عنها وهو محال .

«فكل مجرد يمكن ان تقارنه صور المعقولات في الخارج و كل ما بمكن للمجرد فهو واجب الحصولله والا» اى لوبقى بالقوة «لكان» خروجه عن القوة الى الفعل «موقوفاعلى استعداد مادته لقبول الفيض من المبدأ الاول «لكانله" تعلق بالمادة» فلم يكن مجرداً هذاخلف ، «و المقدمات باسرها ممنوعة» اما الاولى فلانا لانسلم انكل مجرد يصح ان يعقل «فان الواجب لذاته مجرد ويمتنع ان يعقل» و يمكن ان يجاب عنه بان الشيخ بين في الهيات الشفاء وفي النمط الثالث من الاشارات ان المانع من كون الشيء معقولًا ً هو المادة ولواحقها فاذا فرض جوهر مجرد عن الماده ولواحقها فلامانع له من ان يصير معقولا وامكن ان يكون معقولا وليس المدعى الاذاك واماكون ذات البارى تعالى يمتنع اذيكون معقولة للبشر فلايقتضى امتناع انيكون معقولة في نفسها وهوظاهر ، واما الثانية فلا نالانسلم ان كل ما يمكن ان يعقل يمكن ان يعقل مع غيره فانه لماتبين امتناع تعقل بعض المجردات اعنى الواجب فقديمتنع تعلقه مع غيره واليه اشاربقوله: «وعلم منه امتناع تعقله مع غيره » لايقال هذا غير موجه لان كل مايمكن ان يعقل بمكن ان يعقل مسمغيره والواجب لماكان ممالا يمكن تعقله عندكم فلم يصح ان تقولوا انه تعقل ولاتعقل مع غيره حتى ينتهض علينا نقضاً لانا نقتصر على منع تلك المقدمة وطلب البرهان عليها فانها ليست بديهية على انانقول هكذا برهانه انمايتم لوفرض امكان تعقل المجرد مع<sup>٤</sup> تعقل غير ههوممنوع،

٣ــ زى و زد : فكان له .

٤- زى و زد: كل غير

لانهلايمكن انتعقل مع الواجب لامتناع تعقله فانتهض نقضاً عليكم والجواب عنه انتعقل كلموجود يمتنع انينه عن عن صحة الحكم عليه بالوجود والوحدة وما يجرى مجريهما من الامور العامة ولذلك حكم بعضهم بان التصور لايتعرى عن تصديق ما والحكم على الشيء بالشيء يقتضى مقارنتهما في الذهن فاذن لاشيء يصح ان يعقل وحده الاويصح ان يعقل مع غيره، وهذا الجواب ذكره المولى المحقق في شرحه للاشارات وفيه بحث لانه ان اراد ان يعقل وحده الاويصح ان يعقل مسم كل غير ليلزم من ذلك مع ما ينضم اليه ان كل مجرد يجب ان يكون عاقلا للمعقولات كلها وهوغير لازم مما ذكره، واما الثالثة فلانا لانسلم ان كل مايمكن ان يعقل مع غيره يمكن ان يقارنه صور المعقولات في العقولات في العقل على ماقال:

«ولايلزم من امكان تعقل المجرد مع غيره» اى من امكان ان يكون حالا مع غيره «فى العقل امكان ان يحل فيه صور المعقولات فى العقل حتى يلزم امكان ان تقارنه صور المعقولات فى العقل» و تحقيقه ان المقارنة جنس تحته ثلاثة انواع ، مقارنة الحال للمحل و مقارنة المحل للحال و مقارنة الحدالحالين للاخر ، ولايلزم من صحة الحكم على شىء بنوع واحدصحة الحكم بسائر الانواع عليه فان العرض والصورة يصح ان تقارن الجوهر و المادة مقارنة الحال للمحل من غير عكس وباقى الجواهر بالعكس واذا تحقق ذلك فنقول ان اردتم بقولكم كل ما يمكن ان يعقل مع غيره يمكن ان تعقل مع غيره يمكن ان تعقل مع غيره يمكن ان تعارنه صور المعقولات فى العقل ان كل ما يمكن ان يعقل مع غيره يمكن ان يحل فيه صور المعقولات فى العقل فهوممنوع ، لان معنى المقدم امكان ان يحل فيه صور المعقولات فى العقل فهوممنوع ، لان معنى المقدم امكان

انيكون مع غيره فى العقل ومن البين انه لايلزم التالى ، وان اردتم به ان كل مايمكن ان يعقل مع غيره يمكن ان يكون صور المعقولات معه حالة فى العقل فهو مسلم لكن لانسلم ان صحة هذه المقارنة لا تتوقف على حصول المجرد فى العقل ، قوله للزم تاخر صحة الشىء عن وجوده ممنوع ، لان اللازم هو توقف صحة وجود نوع على وجود نوع آخر ولا استحالة فيه ، واما الرابعة فلانالانسلم ان كل مايمكن ان يقارنه صور المعقولات فى العقل بمكن ان يقارنه صور المعقولات فى العقر بمكن ان يقارنه صور المعقولات فى العقر بمكن ان يقارنه صور المعقولات فى العقر بمكن ان يقارنه و المعقولات فى العقر بمكن ان يقارنه المكن ان بمكن ان بمكن ان به نوار المعقولات فى العقر بمكن ان بمكن ان

«ولايلزم منامكان مقارنة صورالمعقولات فيالعقل امكان مقارنتها في الخارج، فان الاولى عبارة عن حلولها فيه حال كونها في العقل ، والثانية عن حلولها فيه حال كونها في الخارج» ولا يلزم من الاولى الثانية وانما يلزم اللولزم من صحة حكم على ماهية عندكونها في الذهن صحة ذلك الحكم عندكونها في الخارج فان الانسان الذهني يصدق عليه انه حال في المحل مفتقراليه وصورة الانسان الخارجي ، وكذلك يصدق على الانسان الخارجي انه قائم بذاته حساس متحرك بالارادة محسوس بالحواس الظاهره وشيء من هذه الاحكام لا يصدق على الانسان الذهني ، والجواب عنه ان اعتبار حصول الانسان مثلا في الذهن من حيث هو الانسان غير اعتبار حصوله في الذهن من حيث هوصورة ذهنية وهوظاهر فان الاول هوالتعقل و الثاني هوالصورة المعقولة للانسان وهيمحتاجة اليتعقل آخرمثل الاول والعقل اذا حكم عملي الانسان بالاعتبار الاول وجب ان يطابق الخارج والا ارتفعالوثوق علىحكم العقل واذاحكو بالاعتبار الثانى لهيجب انيطابق

الخارج لانهلم يحكم على الانسان الخارجي ، بلحكم على الذهني وحده وهيهنالم يحكم بصحة مقارنة المجرد لغيره من حيث هوصورة ذهنية ، بلمن حيث ماهيته فيجب ان يكون مطابقا للخارج ، و اما الامثلة التي ذكرتموه فانمالم يوجب مطابقتها للخارجلكونها محكوما منحيثهي صورةذهنية، وهذا هوالتحقيق هكذا قاله المولى المحقق في شرحه للاشارات ، و فيه بحث لانه لوكان الحكم بصفة مقارنة المجرد لغيره منحيث ماهيته لكانت المقدمات الممهدة اولاً مستدركة لامدخل لهافي الاستدلال ، اذيكفي ان يقال: كل مجرد يصح ان يحكم العقل عليه من حيث ماهيته بصحة مقارنة الغيراياه ، فيجب ان يطابق الخارج ، على ان قوله كل ما يمكن ان يعقل مع عيره يمكن ان تقارنه صورالمعقولات في العقل ، صريح في ان الحكم ليس على الامر الخارجي باعتبار حصول ماهيته في العقل بل على الذهني وحده، فان المعقول الذي يمكن انتقارنه صورالمعقولات في العقل ليس الا الصورة الذهنية، لامحالة، واماالخامسة فلانالانسلم انكل مايمكن للمجرد فهو واجبالحصول لهقوله: والابقى موقوفا على استعداد المادة قلنا: لانسلم ذلك ولم لايجوز انيفيض عليه من واهب الفيض تلك الاشياءالتي بالقوة منغيرمادة لابدله من دليل واليه اشار بقوله:

«وما ذكروه لبيان المقدمة الاخيرة ايضا ممنوع» قال بعض الناظرين في هذا الكتاب وهذا منع لامستندله وهوفي مثل هذا المقام الظاهر غير مرضى لانه يجرى مجرى المكابرة، لان صحة هذه الشرطية ممايثبت في الامور العامة وممايدل على ان كل ماكان مجردة بنفسه كالعقول المفارفة وماقبلها

يجبله مايمكن انالمقتضى لذلك لايكون الاذاته ، ولايكون هناك مانع ومايقتضيه ذات الشيء ولايمنعه مانع يكون لامحالة واجبآ مادامت الذات بافية ، فاذاً قدانحلت الاعتراضات الااعتراضاً واحداً وهوانه لهيلزم من صحة نوع منالمقارنة صحة نوع آخرمنها وفيه نظر اما اولا فلان قول انالمقتضى لكل مايمكن للمجرد لايكون الاذاته لابدله من دليل فانه ليس ببين الافي المبدء الاول، واماثانيا فلانالانسلم انهقد انحلت الاعتراضات الا واحداً بل ماانحل الااعتراض واحدثم قال ويمكن الجواب بانحصول نوع من المقارنة كاف في الدلالة على صحة طبيعة المقارنة مطلقا منحيث الماهيةالمشتركة وهي كافية فيتقرير الحجة لانالعقل اذاحكم بصحة مقارنة المجرد لغيره في الجملة من حيث ماهيته يجب ان يكون في الخارج ايضا كذلك لمامر ولايتحقق صحة مقارنة المجرد لغيره في الخارج الا لمقارنة ماهية ذلك الغير للمجرد مقارنة الحال للمحل و فيه نظر لانه لما كان حكم العقل بصحـة مقارنـة المجـرد لغيــره مقارنةالمحل للخال منحيث ماهيته كافيا في تتميم الدليل فلاحاجة السي التعرض لنوع آخر من المقارنة وارتكاب تكلف الاستدلال من احدى المقارنتين علىالاخرى ولما فرغ منالعلم والعالم شرع فيبقيةالكيفيات النفسانية فقال:

«والقدرة قوة» اى شاعرة «هى مبدء لافعال مختلفة» اماالقوة فقد عرفتها و اما قوله مبدء لافعال مختلفة فمعناه ان يكون ذوالقدرة بحيث انشاء فعل وان لم يشاء لم يفعل «ونسبتها» اى نسبة القدرة «الى الضدين على

السوية» لانه اذا انضم اليها ارادة احدالضدين حصل ذلك الضد وان انضم اليها ارادة الاخر حصل ذلك الاخر ، نعم لواريد بالقدرة مجموع الامور الذى ويترتب عليه الاثر فلايكون نسبتها الى الضدين على السوية اذلا يحصل بها الااحدالضدين .

«والخلق ملكة يصدربها من النفس فعل من غير تقديم روية» كمن يكتب شيئا من غير ان يتفكر في حرف حرف ويضرب بالطنبور من غير ان يتفكر في نقرة نقرة واصول الفضائل الخلقية ثلاثة: الشجاعة والعنة و الحكمة ، ومجموعها العدالة ولكل واحدمن هذه الثلاثة طرفان هما رذيلتان ، والشجاعة عبارة عن الخلق الذي يصدرعنه الافعال المتوسطة بين التهور والجبن ، والعنة عبارة عن الخلق الذي يصدرعنه الافعال المتوسطة بين الخمود والفجور ، والحكمة عبارة عن الخلق الذي يصدرعنه الافعال المتوسطة بين الجربزة والغباوة ، وانما كانت الاطراف رذائل لما فيها من الافراط والتفريط والاوساط فضائل لخاوها عنهما ، ولهذا قيل: خيسر الامور اوساطها واذاعرفت معنى العدالة فالمقابل لهاشيء واحد هو الجور والكلام المستفيض فيها مذكور في كتب الاخلاق .

«واللذة ادراك الملائم» اى ادرك ذات الملائم وهو المؤثر عندالمدرك سواء كان مؤثراً فى نفس الامراولا ، لاادراك صورة تساويه لان اللذة لايتم بحصول مايساوى اللذيذ بل انمايتم بحصول ذاته ولايكفى ذلك ايضا بل يحتاج الى ادراكم من حيث هو مؤثر على ما قال « من حيث هوملائم» لان الشيء قديكون مؤثرا من جهة دون جهة واما الالتذاذ به

فيختص بالجهة التي هومنها مؤثر لاغير وقس الالم عليه حيثقال :

«و الالم ادراك المنافى من حيث هومناف» لايقال كل عاقل بل كل حاس يدرك كل واحد من هذين الامرين من نفسه بالضرورة ويميز بين كل واحد منهما وبين الاخر بالضرورة وكل ماهذاشانه لا يحتاج الى التعريف لان ماذكره هو التنبيه على ماهيتهما لا تعريفهما على ان المحسوسات قد يحتاج ماهيتها الكلية الى التعريف كما ذكرنا قبل .

«والصحة حالة اوملكة يصدرعنها الافعال من الموضوع لها سليمة" فقوله: حالة اوملكة كالجنس فان المرض وغيره من الكيفيات النفسانية ايضاكذلك ولذلك ميزها عن غيرها بقوله يصدرعنها الافعال كالجذب و الهضم والادراك والحركة من الموضوع لها وهو البدن سليمة اى على ما ينبغى اذالصحة هى السبب لان يصدر كل فعل عن العضو الذى هو موضوعه سليما وكما ان القوة التى يحملها الروح فى ذلك العضو سبب لنفس الفعل فالصحة سبب لسلامته ولذلك يصدرمع عدمها ما يضار لنفسه والا لامتنع صدور الافعال مع عدم الصحة وكذلك المرض سبب لضر الفعل عند مسن يجعله كيفية وجودية كالمصنف على ماقال:

«والمرض حالة اوملكة يصدر عنها الافعال من الموضوع لها غير سليمة» واما من يجعله عدم الصحة فيحده بانه عدم ملكة اوحالة يصدرعنها الافعال من الموضوع لها سليمة ومعناه ان لا يكون الافعال معه سليمة لاان

٥\_ زد و زه : التي

٦- زى و زا: باسقاط لها فى الموضعين

يصدرمنه مضرورة فلايرد عليه ماقيل من ان ضرالفعل امر وجودى والامر العدمى لايكون سبباً للامر الوجودى على ان اعدام الملكات ليست اعداما صرفة ولهذا يستدعى محالا ثابتة وجودية كالملكات واذاكان كذلك جاز ان يستدعى ضرالفعل ، وهيهنا شكوك:

الاول ــ انكلمة اوللترديدوالحد للتحقيق و هما متنافيان وقد تورد هك ان كانالجنس احدهما بعينه لم يجز ذكر الاخر وانكان احدهما لابعينه فباطل لان مالايتعين لايوجد اصلا فضلا منان يكون جنس شيء وان كان احدهما بعينه في نفس الامر لكنه يشك في انه ايهما هولم يكن تعريفا اصلا . . . .

الثانى ـ انه لماذا قدم الحال فى تعريف الصحة على الملكة مع ان الملكة فيها اشرف من الحال ، فأن الصفة الراسخة اشرف من غير الراسخة و لهذا قدمها الشيخ عليه فى القانون .

الثالث انقوله يصدرعنها يشعر بان المبدء الصحة وقوله من الموضوع بانه المبدء ، وبينهما تنافى .

الرابع ان تعريف الصحة بالسلامة تعريف الشيء بنفسه لتراد فهما .

الخامس\_انصدور الافعال اعم منكونه بواسطة اوبغيرها فيدخــل السبب البدني الصحى في الحد .

السادس ان المرض غير داخل تحت الحال و الملكة لانه اماسوء المزاج وهو انما يحصل باز دياد الكيفيات الاربع او نقصانها عماينبغى بحيث لا يبقى الافعال معه سليمة ، وهيهنا امسران: الكيفية الغريبة و صيرورة البدن

متصفابها وليس شيء منهما داخلا تحتهما ، اما الاولى فلانها من الكيفيات المحسوسه ، واما الثانية فلانها من مقولة ان ينفعل واما سوء التركيب ، وهو امامقدار اوعدد اووضع اوشكل تحل بالافعال ، والا ولان داخلان تحتالكم لا الكيف والثالث مقولة براسه والشكل وانكان داخلا تحت الكيف لكنه قسم الحال والملكة واما تفرق الاتصال وهو عدم الاتصال عما من شانه ان يتصل والعدم لايندرج تحت مقولة فضلاً عن دخوله تحت الحال والملكة ، واذالم يدخل شيء من انواع المرض تحتهما استحال دخوله تحتهما لان دخول الشيء تحت غيره مستلزم لدخول جميم اقسامه تحته او نقول الصحة اما مزاج ملائم اواتصال ملائم وشيء لا يدخل تحتهما بالطريق الذي مرفلا يدخل الصحة تحتهما .

السابع ان الصحة اما ان يكون عبارة من اجتماع العناصر وهو من مقولة المضاف او عن انكسار سورة بعضها بالبعض و هو من مقولة ان ينفعل اوعن الكيفية التابعة للمزاج اومن الكيفية التابعة للمزاج كالطعم وعلى التقديرين يكون من الكيفيات الملموسة لا النفسانية فلم يبق الاان يكون عبارة عن القوى اعنى الصور النوعية وحينئذ لا يجوز جعل المرض ضدا لها .

اجيب عن الاول بان ذلك ليس حكما بالترديد بل ترديد في الحكم والجنس هو المقدار المشترك بينهما وهو مسمى احدهما وهو ظاهر غير مشكوك فيه ، وانما وجب تفسير الصحة بالمعنى العام المنقسم اليهما لانه لوفسره باحدهما لما انعكس بالاخر .

وعن الثانى بان الحال متقدم على الملكة بالطبع لان الوصف اولاً يكون حالاً ثم يصير ملكة فقدمه بالوضع ليكون الوضع على وفق الطبع وعن الثالث بان الصحة مبداء فاعلى والموضوع مبداء مادى و جاز ان يكون للشيء مبدآن كذلك ثم تحت هذه العبارة لطيفة حكمية ، وهي ان القوى الجسمانية لاتصدر عنها افعالها الابشركة من موضوعاتها فقوله يصدر عنها الافعال عن الموضوع لها معناه ان الصحة علة لصير ورة البدن مصدراً للفعل السليم كماان النارية علة لكون النار مسخنة والقوى المحركة علة لكون الحيوان متمكنا من الفعل الاختيارى فمعنى يصدر عنها اى يصدر لاجلها وسببها من موضوعها وهذه دقيقة واجبة الرعاية .

وعن الرابع بان السلامة يرادف الصحة بالمعنى اللغوى لا بالمعنى المصطلح عليه عند الاطباء وعلى هذا لا يمتنع اخذ السليم اللغوى في تحديد الصحة المصطلحة.

وعن الخامس بان المصدر بالحقيقة هو الذي يصدر عنه الشيء بلاو اسطة واما الذي يصدر عنه بو اسطة فلايكون هو المصدر بالحقيقة بل هو الواسطة.

وعن السادس بان المرض ليس نفس سوء المزاج والتركيب و تفرق الاتصال بل ما يتبع ذلك على ماصرح به الشيخ في القانون بقوله الامراض المفردة ثلاثة اجناس: جنس يتبع سوء المزاج، وجنس يتبع سوء التركيب، وجنس يتبع تفرق الاتصال، والتابع غير المتبوع فاذن لا يلزم من خروج المتبوع عن الحال والملكة خروج التابع عنهما ولا يليق التطويل في ذلك بهذا المختصر بل بهذا الفن فلتعرض عنه.

وعن السابع بان الحصر ممنوع في قوله الصحة اما ان يكون عبارة عن كذاالى آخرلجو ازان يكون كيفية نفسانية يتبير المزاج كالعلم والقدرة والشهوة والنفرة ، سلمنا الحصرلكن لم لا يجوز ان يكون الصحة هي المزاج. قوله: لانالمزاج من الكيفية الملموسة قلنا: منافاة بين كون الشيء من الكيفيات الملموسة والنفسانية لجواز دخول شيءواحد تحت جنسين مختلفين باعتبارين كالحركة فانها عن المبصرة والملموسة وبهذا خرج جواب آخر عنالسادس وهو لايخلو عن نظر سلمناه لكن لم لايجوز اذيكون الصحـة عبارة عن القوى قوله لانه حينئذ لم يجز جعل المرض ضدا لها قلنا مسلم فانه ليس ضدا للصحة بل التقابل بينهما تقابل العدم والملكة على ما صرح به الشيخ في آخر الفصل الثالث من المقالة السابعة من الفن الثاني من كتاب القانون حيث قال : والمرض هوهيئة فيبدن الانسان مضادة لهذه اعنى الصحة وكذا في الفصل الثاني من المقالة السابعة المذكورة من الشفاء خيث قال: والمتضادان لايخلو اماان لايتعرى الموضوع فيها عن احد الطرفين فلايكون بينهما واسطةمثال الاولالصحة والمرض فانه لايخلو الموضوع عنهما البتة وقدذكر هذا ايضا المصنف فيما سبق فيبحث التقابل فبين كلاميه تناف قلناالتقابل بينهما تقابل التضاد بحسب الشهرة وتقابل العدم والملكة بحسبالحقيقة ، فان الشيخ ذكرالصحة والمرض ، والزوجية و الفردية في المتضادين بحسب المشهور ، في الفصل الثاني من المقالة السابعة المذكورة، ثم في آخر الفصل الثالث منهاقال: واما التحقيق في هذه الامور بعنى الصحة والمرض، والعلم والجهل والحياة والموت، والشجاعة والجبن

والعفة والفجور ، فسياتيك لهموضوع محصل ومع ذلك ينبغي لنا اننشير قليلا الىماوقع عليه الاتفاق الخاص في امر التضاد ، وامر العدم والملكة، بعدالمشهور فلانترك المتعلم متحيراً ، وذكر معناهما بحسب الحقيقة قال والخير والشر ، في اكثر الاشياء يتضاد العدم والملكة فان الشر عدم كمال ما منشانه اذيكون للشيء اذالم يكن والسكون والظلمة والجهل وما اشبه ذلك كلها اعدام والمرض ايضا من حيث هومرض بالحقيقة عــدم ، لست اعنى منحيث هومزاج اوالمواذاتحقق انالتقابل بينهما تقابل العدموالملكة فلالهما فىالموضوع متوسطلانهما هماالموجبة والسالبة بعينهما مخصصة بجنس اوموضوع وايضا فىوقت وحال فيكون نسبةالعدم والملكة الى ذلك الشيء والحال نسبة النقيضين فكذلك لاواسطة بين العدم والملكة و اليه اشار المصنف بقوله: «ولاواسطة بينهما» كماذهب اليه الشيخ لانه اذافرض في وقت بعينه فلايخلو من ان يكون صدور جميع الافعال اي الحيوانية والنفسانية والطبيعية منالموضوع الواحد بعينه كعضو واحد او اعضاء معينة فرضت سليمة املا ، والاول هو الصحة والثاني هو المرض، فاذن لاواسطة بينهما فانالشر ايطالتي ينبغى انتراعي فيحال ماله وسط، وماليس له وسط على ماذكر والشيخ انهيفرض الموضوع والجهة والاعتبار واحدًا بعينه ، فيزمان واحد بعينه فاذًا فرض كذلك وجاز ان يخلو عن الامرين كان هناك واسطة كالحال في السواد الصرف والبياض الصرف فان بينهما وسائط الوان قديخلو الموضوع عنكليهما الىالوسائط وربما خلا الى العدم بان يصير مشفا فيكون الواسطة سلب الطرفين مطلقا من غير اثبات

واسطة خليطة منالطرفين وان لم يجز فلاواسطة هناك كالحال فىالصحة والمرض فانه اذا فرض عضو واحداو اعضاء معينة حتى الجميع في زمان واحدلم يجزان يخلو عن الامرين جميعا ، لانه اماان يصدر عنه جميع الافعال سليمة ، اولا يصدرعنه جميع الافعال سليمة ، بل يصدرعنه جميعها غيرسليمة اوبعضها فقط غيرسليمة ، ومن ذهب الى الواسطة بينهما كجالينوس وشيعته فقد شرط في الصحة كونصدور الافعال كلها من كل عضو في كل وقت سليمة ليخرج عنه صحة من يصح شتاء ويمرض صيفا ونحوه من غير استعداد قريب لزوالها ليخرج صحة الاطفال والمشايخ والناقهين لانهاليست فسى الغاية ولاثابتة قوية وكذا في المرض فالخلاف في ان بين الصحة والمرض وسطاام لاخلاف لفظي بين الشيخ وجالينوس، منشاءه اختلاف تفسيري الصحة والمرض عندهما ومعنوى جينه وبين منظنان بينهما واسطة فينفس الامر منشاءه نسيان الشرائط التي ينبغى انتراعي فيحال ماله وسط و ماليس له وسط هكذا ينبغي ازيفهم هذاالموضوع واما عدم الواسطة بينهماعلى التفسيرين اللذين اوردهما المصنف لهما فمحل نظر لانه اذافرض انسان واحد واعتبرمنه عضو واحد اواعضاء معينه فيزمان واحد فربما يخلو عنهما اذلايجب انيكون صدورجميع الافعال على مايقتضيه الجمع المعرف بالالف واللام فىذلك الوقت عنذلك العضواوالاعضاء سليما او صدور الجميع غير سليم لجواز ان يصدر بعض الافعال كالنفسانية مثلا سليما دونالبعض الاخر كالطبيعية فالواجب اذن انيحد المرض بانه حال اوملكة لايصدر عنهالافعال من الموضوع لها سليمة اذلا واسطة بينهما حينئذ

فاعرفه فانه دقيق.

«و اماالفرح والحزن والحقد وامثالها» كالغضب والفزع ، والهم والغم ، والخجل «فغنية عن التعريف» لكونها وجدانية الاانك ينبغى ان تعلم ان السبب المعد للفرح كون الروح الحيواني المتولد في القلب على افضل احواله في الكم والكيف اما في الكم فهوان يكون الروح كثير المقدار وكثرة المقدار يعتبر بالامرين: احدهما ان زيادة الجوهر في الكم يوجب زيادة القوة الثاني انه إذاكان كثيراً بقى قسط واف منه في المبدء وقسط واف للانبساط الذي يكون عندالفرح لان القلب تبخل به الطبيعة و نمسكه عند المبدء فلاينبسط وامافي الكيف فان يكون معتدلا في اللطافة والغلظ وشديد الصفاء.

ومن هذا ظهران المعد للغم اماقلة الروح كمافى الناقهين والمنهوكين بالامراض فلايبقى بالانبساط واماغلظته كماللسوداء بين واما سببه الفاعلى فالاصل فيه تخيل الكمال ، والكمال راجع الى العلم والقدرة و يندرج فيه الاحساس بالمحسوسات الملائمة والتمكن من تحصيل المراد والاستيلاء على الغير والخروج عن المولم وتذكر اللذات ومن هذا نعلم السبب الفاعلى للغم والحزن .

ويتبع الفرح امران: احدهما تقوى القوى الطبيعية ويتبعه امور ثلاثة: احدها اعتدال مزاج الروح ، وثانيها حفظه من استيلاء التحلل عليه، وثالثها كثرة بدل مايتحلل عنه . وثانيهما تخلخل الروح ويتبعه امر ان: الحدهم الاستعداد للحركة والانبساط للطف القوام و الثاني انجذاب المادة

الغذائية اليه بحركته بالانبساط الىغير جهة الغذاء ومن شأن كلحركة بهذه الصفة ان يستتبع ماورائها لتلازم صفائح الاجسام وامتناع الخلاء .

والغم يتبعه وصفان مقابلان للوصفين التابعين للفرح: احدهما ضعف القوة الطبيعية والاخر تكاثف الروح للبرد الحادث عندانطفاء الحرارة الغريزية لشدة الانقباض والاحتقان من الروح ويتبع ذلك اضداد ماذكرناه والغضب بصحة حركة الروح الى خارج دفعة والفزع حركة الروح الى داخل دفعة ايضا والحزن وهوالم نفسانى يعرض لفقد المحبوب وفوات المطلوب يندفع معه الروح الى داخل تدريجا والهم يدفع معه الروح الى جهتين فى وقت واحد فانه يوجد معه غضب وحزن وكذلك الخجل فانه ينقبض الروح الى المتعلقة بهذه الما الى الما عرف من طريق التجربة والحدس .

والحقد يعتبر فى تحققه غضب ثابت والالم يتقرر صورة الموذى فى الخيال فلا يشتاق النفس الى الانتقام وان لايكون الانتقام فى غاية السهولة والاكان كالحاصل فى الخيال فلايشتد الشوق الى تحصيله و كذلك لايبقى الحقد مع الضعفاء وان لايكون فى غاية الصعوبة بليكون فى محل الطمع والاكالمتعذر عند الخيال فلايشتاق اليه ولذلك لايبقى مع الملوك.

«النوع الرابع الكيفيات المختصة بالكميات وهى امافى المنفصل كالزوجية والفردية اوفى المتصل كالاستقامة والاستدارة والخط المستقيم المصرخط يصل بين نقطتين بخطوط فاقصر تلك

الخطوط هوالخطالمستقيم وهذااى الحكم بان المستقيم اقصرمن المستدير تخيل كاذب لانهما ليسامن جنس واحد فيمكن الحكم بالمساواة اوبالمفارقة بينهما لتوقفه على التطبيق في الذهن اوفي الخارج كمافي المتجانسين و استدعائه امازوال الاستقامة عن المستقيم وطريان الانحناء عليه اوبالعكس في المستدير وهما محالان لان الاستقامة والانحناء ليسامن العوارض الزايلة للخطوط بلهما فصلان اوما هو بمنزلةالفصول ، استحالة بقاء ذات الخط المستقيم عندزوال وصف الاستدارة عنها ، لانه لامعنى للخط المستقيم الاانه نهاية السطح المستوى فاذآ وجد الخط المستدير بواسطة استدارة السطح لانه مالم يتغير وضع السطح لهيتغير وضع الخط بطلت تلك النهاية الاولى اعنى التي كانت نهاية السطح المستوى فاذا بطلت تلك النهاية بطلت ذأت الخطالذي كان مستقيما وكذلك لامعنى للخطالمستدير الاتلك النهاية المخصوصه واذا بطلت تلكالنهاية بطلت ذات الخطالذي كان مستديرًا ، فالاولى ان يقال: الخطالمستقيم هو الذي سترطرفه وسطه اذاوقع في امتداد شعاع البصر ، او هو الذي ينطبق اجزاءه بعضها على بعض على جميع اوضاع انطباق نقطتين من البعض على البعض ، ولقائل ان يقول : الطرف و هــو النقطة لمالم يكن ذاحجم فكيف يكون ساترا وايضا لقائل ان يمنع توقف المساواة والمفاوتة على التطبيق الذي بين المتجانسين ، بل على مطلق التطبيق ايضا لانانعلم انالتطبيق ليس ماهية المساواة والمفاوتة ولاداخلاً في ماهيتهما ولهذا قديتساوي المقداران مع امتناع التطبيق بينهما كخطين متساويين يحيطان بقائمة يعمل عليهما نصفا دائرتين متساويتين علىالتبادل

هكذا ، اذتتساوي زاويتي النصفين اعني زاويتي (اب ، ج ، د ، ب ، هـ) على مايظهر بالتطبيق وكون الزاوية الباقية منالقائمةاعنى زاوية د،ب،جمع احديهما اعنى د ، ب ، ه زاويةالقوسين ومعالاخرى اعنى ا،ب،جالقائمة يلزم تساوى الزاويةالمستديرةالخطين ، والقائمةالمستقيمة الخطين مع امتناع التطبيق بينهماسلمنا توقفهماعلى مطلق التطبيق لكن لانسلم استدعاءه زوالالاستقامةعن المستقيم وطريان الانحناءعليه لانه يمكن بدونه وذلك بان تحرك محيطدائرة على خطمستقيم يماسه بان يدارعليه الى ان يعود مبدءها فيكون المبدء والمنتهى من الخط المستقيم نقطتين ومن المستدير نقطة واحدة و يكون ذلك الخط المستقيم مساويا لمحيط المستدير ، اذلا يوجد فيما بين المبدء و المنتهى من المستقيم نقطة الاوقديماس بها نقطة من المستدير لكن هذاالتطبيق لحدوثه شيئا فشيئا لايكون قارالذات ، ولادفعة كمافي المتجانسين ولايضرلانهشرط لتطبيق المتجانسين لالمطلق التطبيق ، سلمنا انه شرط ايضا لكن لانسلم كون الانحناء والاستقامة فصلين اوماهو بمنزلة الفصول بلهما منالعوارض المفارقة ، واذاكان كذلك امكن زوال الاستقامةعن المستقيم وطريان الانحناء عليه وعلى هذايمكن تطبيق المستقيم على المستدير والحكم عليها بالمساواة والمغاوتة ، وما ذكره لبيان ذلك مردود لانا لانسلم استحالة بقاء ذات الخط المستقيم عند زوال وصف الاستقامة وكذاذات الخط المستدير عندزوال وصف الاستدارة و ذلك لانهاية السطح ليست هي الخط منحيث هوخط بل نهاية السطح المستوى هى الخط بوصف الاستقامة ونهاية السطح المستدير هى الخط بوصف الاستدارة ، فاذا بطلت نهايةالسطحالمستوى بواسطة الاستدارةلزم بطلان الخط بوصف الاستقامة ولايلزم من بطلانه بوصف الاستقامة بطلان ذاته لجواز ان يكون بطلانه ببطلان وصف الاستقامة و كذالكلام في بطلان نهايةالسطحالمستدير هذااذا سلمناان نهايات السطوح المستوية الخطوط المستديرة اما اذا المستقيمة ونهايات السطوح المستديرة هي الخطوط المستديرة اما اذا منعنا ذلك وقلنا الخطوط ما به النهايات لانفس النهايات كان المنع اظهر والكلام في هذه المسئلة طويل فلنقصر على ما اوردناه .

«فاذا اثبتنا احدطرفيه» اى احد طرفى الخط المستقيم «وادرناهحتى عاد الى وضعه الاول حدثت الدائرة واذا اثبتنا الخطالمار بمركزها» المنتهى الى المحيط فى الجانبين «المسمى بالقطر وادرنا نصف الدائرة الى ان عاد الى وضعه الاول حدثت الكرة» اما اذا اخذنا قوسا اقل من نصف الدائرة واثبتنا وترها وادرناها الى انعاد الى وضعه الاول حدث الشكل البيضى واذا اخذنا قوسا اعظم من نصف الدائره وعلمنا بها العمل المذكور حدث الشكل العدسى «واذا اثبتنا سطحاً متوازى الاضلاع» وهوكل ما يكون الشكل العدسى «واذا اثبتنا سطحاً متوازى الاضلاع» وهوكل ما يكون كل ضلعين متقابلين منه بحيث لو اخرجتا الى غير النهاية لم تتلاقيا «على الحداضلاعه وادرناه الى انعاد الى وضعه الاول حدثت الاسطوانة» المستديرة «واذا اثبتنا احدالضلعين المحيطين بالقائمة من المثلث القائم الزاوية وادرناه الى ان عادالى وضعه الاول حدث المخروط» المستديد النواية وادرناه الى ان عادالى وضعه الاول حدث المخروط» المستديد القائم وهوان يكون سهمه عموداً على قاعدته واما ان لم يكن المثلث القائم

٧ مت : حدثت ، زه : حدثت المخروطة

الزاوية فلم يكن المخروط الحادث قائما بل مايلاً .

«والشكل مايحيط بهحد» كالدايرة «اوحدود» كالمثلث والمربع اذالحد هو الطرف وهو على هذاالتعريف من مقولة الكم والكلام في الكيفيات المختصة بالكميات و الصواب هوانه هيئة شيء يحيط بهنهاية واحدة اواكثر منجهة احاطتها به.

«والزاوية» اى البسيطة ويقال لها المسطحة ايضا «ماتحدث من اتصال احدالخطين بالاخر لاعلى الاستقامة» اى لايكون اتصالهماعلى وجهيصيران خطا واحدا و هومنقوض بالنقطة الحادثة من اتصال الخطين الاان يكون المراد بما يحدث الكيفية التى تحدث فانه لاينتقض حينئذ «وليست هى بكم» على ماذهب اليه بعضهم لانها «قديبطل عندالازدياد» فان القائمة اذا ضوعفت مرة واحدة بطلت «ولاشىء من الكم كذلك» وفيه نظر لانا لانسلم ان الزاوية لوكانت كما لم تبطل بالتضعيف وانما كانت لاتبطل لولم يكن مقدارا مشروطاً فيه انحراف احد الخطين عن الاخرواتصالهما لاعلى الاستقامة وهو ممنوع.

«ولايتوهم كونها من الكم لقبولها المساواة واللامساواة لاحتمال ان يكون ذلك بالعرض لا بالذات وما يكون كذلك لا يكون كما بالذات بل بالعرض ولانزاع فيه والذين ذهبوا الى انهامن الكيف احتجوا عليه بان قالوا الزاوية يقبل المشابهة واللامشابهة وليس قبولها لهما بحسب محلها لان محلها الكم وهو غير قابل للمشابهة واللامشابهة فذلك القبول

٨ مت خل چاپي : بقبولها

ليس بالعرض بل بالذات فهى اذن من الكيف ، وهو ايضا ضعيف لانه لا يلزم من عدم قبول محلها اياهما بالذات ان يكون قبولها لهما بالذات لجوازان يكون قبولها لهما بالعرض لا لان محلها يقبلها بل لان مايحل فيه يقبلهما بالذات وحينئذ يكون قبولها لهما بالعرض وذهب بعضهم الى انها من المضاف مستد لاعليه بقول اقليدس انها تماس الخطين والتماس من المضاف قال الشيخ وهو باطل لان كل زاوية توصف بكونها صغرى وكبرى و لاشىء من التماس يوصف بذلك وفى هذه الموضع كلام طويل لا يحتمله هذا المختصر.

«والمضاف يقال بالاشتراك على نفس الاضافة» كالابوة و البنوة «وهو الحقيقي وعلى المركب منها» اى من الاضافة «ومن معروضها وهو» المضاف «المشهوري كالاب والابن وعلى المعروض وحده وهوخارج عن الفرض ولذلك اسقطه المصنف.

«وله» اى للمضاف «خاصيتان» احديهما «التكافوء فى الوجود بالقوة اوبالفعل ، فى الذهن او فى الخارج فان الابوة لازمة للبنوة فى القوة والفعل فى العقل والخارج ، لايقال المتقدم من الزمان مقول بالقياس الى المتاخر فلابدوان يكون اضافته بالفعل مع انهما لايوجد ان معا لان الشيخ اجاب عنه فى الشفاء بان اضافة التقدم والتاخر انما يوجد ان فى الاذهان فقط لافى الاعيان وهما حاصلان فى الذهن وذلك بان يحضر الذهن الزمانين معافيحكم على احدهما بالتقدم وعلى الاخر بالتاخر وحيئذ لايردالنقض اذهذا النوع من الاضافة انما يوجد فى العقل والمضافان حيئذ لايردالنقض اذهذا النوع من الاضافة انما يوجد فى العقل والمضافان

موجود انفيه وثانيتهما وجوبالانعكاس على ما قال:

«ووجوب الانعكاس» والمراد بالانعكاس ان يحكم باضافة كلواحد منهما الى صاحبه من حيث كان مضافا اليه «كمايقال: الاب اب الابن فكذلك يقال: الابن ابن الاب» اما اذا لم يكن من حيث هو مضاف اليه لم يجب انعكاس كماانك لوقلت الاب اب الانسان لم ينعكس الى قولنا: الانسان انسان الاب، واعلم ان الاضافة لمالم يكن لهاوجود منفرد مستقل بنفسه ، بل وجودها ان يكون امراً لاحقا كان تخصصها بتخصص هذا اللحوق وذلك ينهم من وجهين: احدهما ان يؤخذ الملحقوق والاضافة معا وذلك هو المشهورى لاالمقولة ففيه جزء من مقولة اخرى كالاب فانه جوهر في نفسه لحقته الابوة والاخر، ان يؤخذ الاضافة مقرونا بهااللحوق الخاص في العقل وهذا هو تحصيل الاضافة.

اذاعرفت هذا فنقول: الاضافة اذاكانت محصلة في احد الطرفيين كانت في الطرف الآخر ايضا كذلك واذاكانت مطلقة في احدالطرفين كانت في الطرف الآخر مطلقة فالضعف المطلق بازاء النصف المطلق، والضعف المعين بازاء النصف المعين اى اذا اخذنا ضعفا عدد ياعلى الاطلاق كان ذلك بازاء النصف العددي على الاطلاق فاذا حصلنا الضعف المطلق خلك بازاء النصف العددي على الاطلاق فاذا حصلنا الضعف المحصل حتى صار هذا الضعف محصلا صارالجانب الآخر هو النصف المحصل المعين لانمه اذا تحصل الشيء الذي هو الضعف، تحصل الشيء الذي هو النصف ، فاذن قدظهر اكن اي المضافين عرف بالتحصيل عرف الآخر به ايضاً لكن ذلك اذاكان تحصيلنا تحصيلاً للاضافة نفسها اما

اذاكان تحصيلاً لموضوع الاضافة لايلزم من تحصيله تحصيل المضاف المقابل ، فان الرأسية اضافة عارضة لعضوما بالقياس الىذى الراس فاذى حصلنا ذلك العضو حتى صار هذاالرأس لايلزم منه تحصيل الشخص الذى له ذلك الرأس والالزم من العلم بذلك العضو الذى هو الرأس العلم بالشخص المعين الذى لهذلك الرأس ، لما عرفت اناى المضافين عرف بالتحصيل عرف الاخر به ايضاً ولان المضافين يعلمان معا لكن لايلزم من العلم بذلك العضو العلم بذلك المشعو الذى لهذلك الرأس واليه اشار بقوله:

«وهى» اى الاضافة «ان كانت محصلة او مطلقة فى احدالطرفين كانت فى الطرف الاخر ايضا كذلك فالنصف المطلق بازاء الضعف المطلق و المعين بازاء المعين وتحصيل موضوعها لايقتضى تحصيلها فان الرأسية اضافة عارضة لعضو ما بالقياس الى ذى الرأس فاذا حصلنا ذلك العضوحتى صار هذاالرأس لم يلزم من العلم به العلم بالشخص الذى ك ذلك الرأس» «ومن الاضافة ماهو متفق فى الطرفين كالمساوى و المساوى و منها ماهو مختلف اما محدود» اى اختلافا معينا «كالنصف والضعف اوغير محدود كالزائد والناقص».

والمضافان اماان لايحتاجان في اتصافهما والاضافتين الى صفة حقيقية لاجلها صارمضافا «كاليمين واليسار» اذليس في واحد منهماصفة حقيقية » لاجلها يصير كذلك .

«اويحتاجان» اىفى اتصافهما بالاضافتين الى صفةحقيقية «كالعاشق والمعشوق» فان فى العاشق هيئة ادراكية هى مبدأ الاضافة اى لاجلها

صار عاشقا وفي المعشوق هيئة مدركة لاجلها صار معشوقا .

«اويحتاج احدهما» اليها «دون الاخر كالعالم و المعلوم» فان فى العالم صفة حقيقية وهى العلم لاجلها صارمضافا الى المعلوم وليس فى المعلوم صفة حقيقية لاجلها صارمعلوما للعالم .

«وهى» اى الاضافة «تعرض للمعقولات باسرها اما للجوهر فكالاب والابن وللكم كالعظيم والصغير » فى المتصل «والقليل والكثير » فى المنفصل «وللكيف كالاحر والابرد وللمضاف كالاقرب والابعد ، وللاين كالا على والاسفل ، وللمتى كالاقدم والاحدث ، وللوضع كالاشدانتصابا وانحناء وللملك كالاعرى والاكسى ، وللفعل كالاقطع والاجزم ، و للانفعال كاشد تبردا وتسخنا » وكل ظاهر غنى عن الشرح .

«والمتقدم علىغيره اما بالزمان كتقدم الاب على الابن» وهذاالتقدم اى الذى لايجتمع متقدمه مع متاخره فى حالة واحدة انما هو بالطبع فى اجزاء الزمان اذلايتقدم بعضها على بعض بالزمان والالكان للزمان زمان وبالعرض فى الاشياء الزمانيه .

«اوبالطبع كتقدم الواحد على الاثنين» وهوالذى يمتنع وجود المتاخر بدونه ولايمتنع وجوده بدون المتاخر فانه يمتنع وجود الاثنين بدون الواحد دون العكس.

«اوبالعلية» وربما يقال له التقدم بالذات ايضاً كتقدم مايجب بوجوده الشيء عليه «كتقدم ضوء الشمس علىضوء ما استناربها» والمعنى المشترك بينهما وهو امتناع وجود المتأخر بدون المتقدم هو التقدم بالذات على

ما يلوح من الاشارات وربما يقال المعنى المشترك اعنى تقدم ذاتشىء علىذات آخر فانالعلة يجب تقدمها علىالمعلول بذاتها سواء كانتتامة وهي المتقدمة بالذات او غير تامة و هي المتقدمة بالطبع تقدم حقيقى وماسواه ليس بحقيقي بلاطلاق لفظالتقدم عليه بالعرض والمجاز فان المتقدم بالزمان ليس التقدم لهبل لاجزاء الزمان المفروضة فافا اذا قلنا ان بقراطاقدم منجالينوس معناهان زمان بقراطاقدم من زمان جالينوس والتقدم الحقيقي بين الزمانين وهو بالطبع لابين الشخصين ، اللهم الا ان يكون للمتقدم منهما مدخل فيوجود المتاخر وحينئذ يرجع الىالتقدم بالطبع وكذا في التقدم بالشرف اذصاحب الفضيلة ربما قدم في الشروع في الامور اوفي منصب الجلوس فيرجع الى التقدم الزماني اوالرتبي الراجع الى الزماني ايضافانه اذقيل بغدادقبل البصرة فهو بالنسبة الى القاصد المنحدرولا معنى لهذاالتقدم الاانزمان وصوله الى بغداد قبل زمان وصوله الى بصرة واما القاصد المصعد فبالعكس وليس احدهما قبل الاخر بذاته ولابحسب حيزه ومكانه بل بحسب الزمان على الوجه المذكور ، ومنه يعلم ان التقدم ليس مقولا على الخمسة بالتواطؤ ولابالتشكيك بل بالحقيقة والمجاز ، كما بينا، هذاماقيل وفيه بحث لان ما قيل في التقدم بالطبع لاينطبق على اجزاء الزمان فانهلايمتنع وجودالجزءالمتأخر منالزمان بدونالمتقدم بللايصح وجوده الابعد انقضاءالمتقدم فقيل هذاالتقدم خارج عنالاقسام الخمسة وقيل لالان المراد بالتقدم الزماني انيكون المتقدم قبل المتاخر قبيلة لاتجامع مع المتاخر في حالة واحدة وهذا اعم من ان يكونا زمانين اوغير زمانين ، اواحدهما زمانا والاخر غيرزمان .

«اوبالرتبة» و هـو كـون احـد الشيئين بالنسبة الـى مبدء محدود اقرب من الاخر والتقدم المكانى «كتقدم الامام عـلى المأموم» صنف منه والامام انماكان متقدما على الماموم «اذابتدء مـن المحراب» اذلو ابتدء من الباب كان الماموم متقدما على الامام ومنه يظهر جو ازاجتماع التقدم والتاخر في شيء واحد باعتبارين وذلك كتقدم العلة على المعلول بالعلية والذات وتاخرها عنه بالرتبة الطبيعية اذا وقع الابتداء من جانب العلية والذاقع الابتداء ايضامن جانب العلة كانت متقدمة بالذات والرتبة معا وبهذا تبين ان الانفصال بين هذه الاقسام مانع من الخلو دون الجمع .

«اوبالشرف كتقدم العالم على الجاهل» وذكر الامام في المباحث المشرقية انه لم يوجد دلالة قاطعة على انحصار المتقدم والمتاخر في هذه الخمسة بل البحث لم يوصل الاالى هذه الاقسام فيكون الحاصل ان الاستقراء الخمسة بل البحث لم يوصل الاالى هذه الاقسام غلى خمسة اقسام: بالزمان ، يدل على الانحصار . واذاعرفت ان المتقدم على خمسة اقسام : بالزمان ، والطبع ، والعلية ، والرتبة والشرف عرفت ان المتأخر ايضا كذلك وامثلته عين امثلة المتقدم وكذلك المعية خمسة اقسام اما بالزمان فظاهر كالعلة مع المعلول وذلك في غير المفارقات لانها غير زمانية واما بالذات فكمعلولي علة واحدة وبالطبع كالمتكافيين في لزوم الوجود من غير ان يكون احدهما سببالوجود وبالطبع كالمتكافيين في لزوم الوجود من غير ان يكون احدهما سببالوجود كجاهلين عند عالم واحد والجسمان لا يصح بينهما المعية المكانية مسن حميع الوجوه لاستحالة اجتماعهما في مكان واحد .

«والمتتاليان هما اللذان ليس بين اولهما وثانيهما شيء من جنسهما سواء كانا متفقين في النوع كبيت وبيت اومختلفين كبيت وحجر ويسميان المتشافعين ايضا والمتماسان ما يختلف ذاتاهما في الوضع ويتحدطر فاهما» اى في الوضع ومعناه ان يكون الاشارة الى ذات احدهما غير الاشارة الى ذات الاخرويكون الاشارة الى طرف احدهما عين الاشارة الى طرف المحدود و الاشارة الى طرف العدود و الدي كون الاشارة الى طرف الدي كون الاشارة الى طرف احدود و الاشارة الى طرف الدي كون الاشارة الى طرف الدي كون الاشارة الى طرف احدود و الدي كون الاشارة الى طرف احدود و كون الاشارة الى كون الى

«والتام هوالذي يحصل له جميع ماينبغي» انيكون حاصلاله «وهو الكامل ايضا» وربما شرطوا انيكون وجوده وكمالات وجوده من نفسه لامن غيره فاناعتبر في التام هذا القيد فلاتام في الوجود الاواجب الوجود تعالى وتقدس ، وان لم يعتبر كانت العقول المفارقة تامة «فان تهمنه غيره» اي يكون مبدء لكمالات غيره «فهوفوق التام والمكتفى ما اعطى ما به يتمكن من تحصيل كمالاته كالنفوس السماوية» فانها دائماً في اكتساب الكمالات بتحريك الاجسام السماوية التي يتمكن بها من تحصيل كمالاتها واحداً بعدواحد.

«والناقصمايخالفه» اى يخالف المكتفى وهوالذى لايكون حاصلا له مابه يتمكن من تحصيل كمالاته بل يحتاج فى تحصيل كمالاته الى آخر كالنفوس الانسانية ووجه الحصر ان يقال: الموجود اما ان يكون حاصلاً اله جميع ماينبغى اولايكون حاصلاً والاول اما ان يكون كمالات غيره حاصلة منه وهو فوق التام اولا وهو التام والكامل ، والثانى اما ان يكون مابه يتمكن من تحصيل كمالاته حاصلاً له وهو المكتفى اولا وهو الناقص.

## شرححكمةالعين

## للعلامه محمد مباركشاه بخاري

«المقالة الرابعة»

«في اثبات و اجب الوجود لذاته و صفاته»

و ذكر براهينالمتكاهين

فى بيان صدور العقول والأفلاك والاجسام

## «المقالة الرابعة» «في اثبات و اجب الوجود لذاته و صفاته»

وفيه نظر لانها ليست في اثباته لقوله: «اما الرواجبالذاته موجود فقد مرّ ، واما انه واحد فلانه لوكان اثنين لاشتركا في وجوب الوجود الذي هو نفس الماهية لمامرّ وانماقيده بذلك لئلايمتنع قوله «فكانامشتركين في الماهية ويقال وجوب الوجود وصف سلبي والاشتراك في الوصف السلبي لايقتضى التركيب في الماهية لجواز تباين الماهيات بتمام حقايقها واشتراكها في وصف سلبي «ولابتد من امتياز احدهما عن الاخر» والالما كاناائنين .

«فانكان المميز فصلاً كانكل واحدمنهما مركب من الجنس والفصل» وانه محال لاستلزام التركيب والامكان وفي الحواشي القطبية فيه نظر اذاكان وجوب الوجود نفس الماهية اي تمامه الايمكن الامتياز بالفصل والا لكان وجوب الوجود جزء الماهية لانفسها واقول ليس لقائل ان يقول: لاوجه لهذا النظر لان المصنف ايضا يقول: اذاكان وجوب الوجود نفس الماهية لايمكن ان يكون الامتياز بالفعل غيران المصنف ذكر في بيان الماهية لايمكن ان يكون الامتياز بالفعل غيران المصنف ذكر في بيان المتاع كون المميز فصلاً حينئذ لزوم التركيب الذي هومحال ، وصاحب الحواشي لزوم كون وجوب الوجود جزء الماهية الذي هوخلاف المقدر

٩ مت و زه: الواجب لذاته

وامتناعه لهذا لاينافى امتناعه لذلك فانالامرالممتنع قديكون ممتنع الامور لانالغرض انقوله فان كانالمميز فصلا غيرمحتاج اليه لان الاشتراك اذاكان فى نفس الماهية لايتصور ان يكون الامتياز الابالتعين فصوابه ان يقول: فلابدمن امتياز احدهما عن الاخر بالتعين وانه محال.

«وانكان» اى المميز «تعيناكانله» اى للتعين «علة» لايقال لانسلم ذلك لجواز ان يكون هو ايضا واجباً لذاته لان الدليل قائم على امكانه وهو عروضه للماهية وافتقار العارض الى المعروض وفى الحواشى القطبية فيه نظر لانه انمايلزم لوكان التعين ثبوتيا وانما لايكفى ان يقال وان كان معينا كان الواجب فى وجوده محتاجا الى تعينه الذى هوغيره على هذا التقدير فيكون ممكنا اقول وانما لايكفى لان للخصم ان يمنع الملازمة و يقول بل اللازم ان يكون الواجب فى امتيازه عن غيره محتاجا الى تعينه وليس يلزم من ذلك ان يكون ممكنا .

«فان كانت» اىعلة التعين «هى الماهية كان» اى التعين «لازما لها» اى للماهية فاينما وجدت تلك الماهية وجدذلك التعين .

«فالواجب لذاته واحد» والمقدر انه ليس بواحد هذا خلف «وان كانت» اى علةالتعين «غيرها» اىغير ماهيته تعالى «كانالواجب لذاته محتاجا فى تعينه الى سبب منفصل وانه محال» وفى استحالته نظر و فى الحواشى القطبية قوله كانالواجب لذاته محتاجا فى تعينه ، وتعينه عين وجوده فيكون وجوده محتاجا الى سبب منفصل فيكون ممكنا واقول لقائل ان يقول: لانسلم ان تعينه عين وجوده وما الدليل عليه انه لوكان

كذلك لكان تعينه عين ماهيته فلم يصح قوله كان له علة لانذلك مبنى على كون التعين تفس على كون التعين نفس ماهيته تعالى الى هذاالتطويل لوجوب ماهيته تعالى الى هذاالتطويل لوجوب انحصار نوعه فى شخصه على هذا التقدير ضرورة .

«والواجب لذاته ليس بجوهـ وقدمر» اي عند تفسير الجوهـ ر «ولاعرض لاستحالة افتقاره الىغيره» وكل عرض مفتقر الى غيره وهو محله «وليس مادة ولاصورة لهذا بعينه» اذالمادة مفتقره في وجودها الى الصورة والصورة في تشخصها الى المادة ولاشيء من الواجب بمفتقر الى غيره وفيه نظر ، لانانقول لم لايجوز افتقار الواجب في تشخصه اليغيره لابدله من دليل وفي الحواشي القطبية وليس صورة لافتقارها في التعين الذي هوعين وجودها حينئذ الىالمادة فيلزم الامكان اقول وفيه نظر عرفته آنفا «ولاجسما والالكان مـركبا» وكل مركب ممكن «ولانفسا والالتوقف فعله على الجسم» فيلزم الدور لتوقف الجسم على فعله «ولا عقلاً والالكان ممكنا» وفي الحواشي القطبية بناء على انه جوهر و كل جوهر ممكن وهذاعام واقول قوله: وهذا عام اشارة الى امكان الــزام الاستدراك على المصنف فإن قوله والالكان ممكنا كاف في بيان انهليس مادة ولاصورة ولاجسما ولانفسا ولاعقلا ً وذلك بان يقال: الواجب ليس شيئًا منها لانكل واحد منها جوهر والواجب ليس بجوهر .

«وانه عالم بذاته لحضور ۱۰ ذاته له» بناء على انه مجرد وكل مجرد

۱۰ زد وزه وخل چاپی: لحصول

كذلك والعلم هو حضورالشيء عندالعالم «ويعلم الاشياء بذاته لانه يعلم ذاته التي هي مبدء تفاصيل الاشياء فيكون عنده امر بسيط هومبدء تفاصيلها ولايتقرر في ذاته صفة والالكان فاعلالها وقابلا» وهومحال.

«وواجبمن الجميع جهاته اى ذاته كافية في حصول جميع مالــه من الصفات وجودية كانت اوعدمية» واعلم ان الصفات للاشياء على اربعة اقسام: احدهما صفات حقيقية عارية عن الاضافات ككون الشيء اسود و ابيض، وثانيها صفات حقيقية يلزمها اضافة ككون الشيء عالما و قادرا، وثالثها الاضافات المختصة ١٢ ككون الشيء قبل غيره و بعده ، و رابعها مايرجع الى سلب محض ككون زيدفقيرا فانه اسم اثبات لصفة سلب ، فان معناه عدم المال وقد يتركب بعض هذه الاقسام مع بعض ولما استحال ان يكون واجب الوجود فاعلاً وقابلا لما فعله ، فلا يجوز اذيوصف بماهو من قبيل القسمين الاولين واذلابد منوصف واجب الوجود بالاوصاف التي اوجبوا اتصافه بها فيجب ان يكون غير مؤدية الى تكثر ذاته وتلك هــى الاضافية والسلبية ومايتركب منهما ولاخفاء فيمان ذاته تعالى غير كافية في الصفات الاضافية والسلبية لحصولها باعتبار الغير والتخصيص بالصفات الغير الاضافية والسلبية بان يقال: ذاته كافية في حصول جميع ماله من الصفات الحقيقية ينافى كونها نفس ذاته اذما يكفى الذات فيحصوله هوغيرالذات البتة وحينئذ يكون هذه المسئلة مناسبة لاصول المتكلمين القائلين بكون صفاته تعالى زائدة على ذاته .

۱۱- زه و خل چاپى : فيجميع

«والالتوقف حالة من احواله على غيره وذاته المعينة متوقفه على تلك الحالة» وفي الحواشي القطبية فيه نظر لانالانسلم توقف ذاته المعينة على على كل حالة لعدم توقفها على الاضافيات اقول ان حمل الذات المعينة على معروض الحالات فهي لا يتوقف على حالة كانت غير اضافية او اضافية وان حمل على المجموع المركب منهما فهي كما يتوقف على الاضافية يتوقف على غير الاضافية ايضا ضرورة توقف المجموع المركب على جزئيه سواء كان جزؤه اضافيا ام لا «فيكون متوقف على ذلك على الغير» لان المتوقف على المتوقف على الشيء «فيكون ممكنا لذاته» هذا محال «وفيه نظر تعرفه مما تقدم في التعين» وهوان يقال ان عنى بالذات المعينة ماهو معروض لتلك الحالة فلانسلم توقفها على شيء من تلك الاحوال وان عنى بها المجموع الحاصل من الذات والحالة فلانسلم استحالة توقفها على الغير.

«وهو» اى الواجب «بسيط» والالكان مركبا فكان ممكنا لافتقار كل مركب موجود فى وجوده الى اجزائه التى هى غيره واذا كان بسيطا «لايصدر عنه الاالواحد الذى هو العقل لماعرفت» ان الواحد لايصدر عنه الاالواحد الذى هو الصادر الاول وهو العقل.

«والعقول متكثرة لانالاجسام» اى الاجسام العالية ليس بعضها علة للبعض» والالكان الحاوى علة للمحوى «اوبالعكس» لان الاجسام العالية لايخلو عنهما «والاول باطل والالتاخر وجوب وجود المحوى عن وجوب وجود الحاوى» لتاخر وجود المعلول ووجوبه عن وجود العلة

ووجوبها «فمع وجوب وجودالحاوى امكان عدم المحوى ومم امكان عدم المحوى امكان الخلاء» اى امكان وجود الخلاء فمع وجوب وجود الحاوى امكان وجود الخلاء «فالخلاء ممكن» والا لماكان ممكنا مع وجوب وجود الحاوى لكنه ممتنع لذاته هذا خلف ، فاذن الحاوى ليس بعلة للمحوى وفي الحواشي القطبية هذه معيّة ذاتية بخلاف معيّة الحاوى والعقل الذى هوعلة المحوى فانها مصاحبة والمع بالذات معالمتأخريجب ان يكون متأخراً ، بخلاف المع بالاتفاق مع التقدم فانه لا يجب تقدمه فلذلك يلزم امكان الخلاء على التقدير الاول ، دون الثاني اقول: قرر الامام هذا الدليل هكذا لوكان الحاوى علة للمحوى لكان متقدما عليه لوجوب تقدم العلة على المعلول واللازم باطل لان الحاوى لوكان متقدما على المحوى الذي هومع عدمالخلاء لكان متقدما على عدم الخلاء فيلزم الخلاء مسع الحاوى وانه محال . ثهذكر انالشيخ زعم في النمط السادس من الاشارات انالفلك الحاوى الذى هومع العقل المتقدم علىالفلك المحوى غيسر متقدم على الفلك المحوى ، فخرج منه انما مع القبل بالذات لايجب ان يكون قبل وما معالبعد يجب ان يكون بعد ، والفرق مشكل واجاب عنه افضل المحققين بان المعية تطلق على المتلازمين الذين يتعلق احدهما بالاخر اما من حيث التصور او من حيث الوجود كالجسمية المتناهية والشكل في الوجود ، وكوجود الملاء في نفى الخلاء على تقدير كون نفى الخلاء امراً مغايراً له في التصور ، وقد تطلق على المتصاحبين بالاتفاق كمعلولين اتفقانهما صدرا عنعلة واحدة بحسب امرين اواعتبارين

فيها ولايكون لاحدهما بالاخر تعلق غيرذلك كالفلك والعقل المذكورين ولاشك انوقوع اسم المع في الموضعين ليس بمعنى واحد ، فلعل الفرق هوتلك المباينةالمعنوية ، وما في الحواشي اشارة الى هذا ولايخفي انه غير مناسب للتقدير المذكورفي الكتاب ، اذهوغير متعلق بشيءمن مقدماته والصواب ان يقول: معية عدمالمحوى ووجودالخلاء معية ذاتية بخلاف معية الحاوي والعقل الذي هوعلة المحوى ، فلذلك يلزم من كون امكان عدم المحوى مع وجوب وجودالحاوى كون امكان وجود الخلاء معــه ولايلزم من تقدم وجوب وجودالعقل على وجوب وجودالمحوى تقدم وجوب وجودالحاوى على وجوب وجودالمحوى، فانذلك يناسبه والحق ان مامع المتقدم بالذات على الشيء لايجب تقدمه بليجب عدم تقدمه عليه بالذات لامتناع اجتماع علتين مستقلتين علىمعلول واحدوالذات بخلاف مامع المتأخر عن الشيء فانه يجوز تأخره عن ذلك الشيء بالذات لاانه يجب، لجواز صدور معلولين عن علة واحدة بحسب امرين اواعتبارين فيها فاعلمه.

«والثاني» وهوكون المحوى علة للحاوى «ايضاً باطل لانالصغير لايكون علة لكبير» بناء على انالعلة يجب ان يكون اشرف من المعلول وهى مقدمة خطابية .

«فلكل جسم» اى من الاجسام العالية «مبدء عقلى» وفيه نظر لان اللازم ان يكون له مبدء اماانه عقلى فغير لازم لجو از ان يصدر عن العقل الاول نفس وفلك ومن ذلك النفس ، نفس وفلك الى آخر ولوقيل فعل النفس

موقوف على الجسم يمنع ذلك ويطلب عليه بالدليل ، واعلم انه لماكان للسماويات نفس محركة علىالدوام على ماسلف والحركة لاتطلب لانها حركة فقط ، بل لانها وسيلة الىغيرها فلايكون تحريكها الارادى لامر غيرمعشوق لانالتحريك الارادي لابدو انيكون لشيء يطلبه المريد و يختارحصو لهعلى لاحصوله الارادى وكلمطلوب ومختارفهومحبوب ودوام الحركة يدلعلى فرط الطلب الدالعلى فرط المحبة المفرطة والمحبة المفرطةهي العشق فتحريك الافلاك هولاجل معشوق ومختاروذلك المعشوق اماذات اوصفة وعلى تقديرين اما اذينال اولاينال وان لمينل فاما ان لاينال ما يشبهه ايضا اوينال والاول وهوكون المعشوق ذاتاينال باطل لان ذلك النيل لايمكن ان يكون الادفعة فاذا نيلت الذات وقفت الحركة . و كذا الثانى وهوكون المعشوق صفة ينال فانه لايتصور النيل الى ذاتها الا اذ انتقلت من محلها الى ذات العاشق الطالب لها بالحركة وهومحال لامتناع انتقال الاعراض واذا لمينتقل هي نفسها بل حصل مايماثلها فما نيلت هي بلشبيهها هوالذي نيل . وكذا الثالث وهوكون المعشوق ذاتا لاينال هي ولاشبيهها . وكذا الرابع وهوكونه صفة بهذهالحالة والالكان المتحرك بالارادة حركة دائمة طالبا للمحال ابدأ ، والعقل السليم لايتصور ذلك في المريد بارادة كلية يتصوربها جوهر مجرد عن الغواشي المادية فان الحق هوان ينال المتحرك السماوي شبيهة بمعشوقه وهولايمكن انبكون دفعة والالوجب انقطاع الحركة عند نيله بللادفعة وحينئذ اما اذيكون المتشبه به واجب الوجود اوجرماً فلكياً اونفسا فلكية والاقسام باطلــة ،

ماعداالعقل ، اماالاول فلانواجبالوجود واحد من كل الوجه، والمطلوب متى كان واحداً كانالطلب لامحالة واحداً فيلزم تشابه الكل في منهاج الحركة فلايكون حركة البعض الى جهة والبعض الى خلافها ، واما الثاني فلانه لوتشبه الجرم الفلكي بجرم آخر فلكي يلزم ان يكون حركات الافلاك كلها متفقةالحهة ، واما الثالث فلهذا بعينه فانالنفس التي للفلك لوتشبهت بنفس اخرى فلكية لوجب توافقهما في الجهات والاقطاب فاذن المشبهبه هو العقل ، وذلك التشبه هو تحصيل كمال واحد اوكمالات كثيرة يستفاد منه ولكن لابالتمام والالكان متى حصل اوحصلت انقطعت الحركة ، بل لايمكن حصولها الا بتحصيل اجزائها على التعاقب ولايجوز ان يكون المشبه به عقلاً والالزم التشابه المذكور بل عقولا متعدده وهو المطلوب لايقال : لانسلم انالمشبه به اذالم يكن واجب الوجود يلزم احدالثلاثة المذكورة ، لجواز ان يكون الحركة لاجل السافلات ، لان الحدس يحكم بان عالم الكون والفساد احقر بالنسبة الى اجرامها الشريفة منان يتحرك لاجله فانه قدبين انه ليس بمجموعه بالنسبة الى الاجرام الفلكية قدرايعتد به ، بل ولاالي واحد من الافلاك فضلاً عن مجموعها وهو خسيس بالنسبة الى تلك الاجرام النيرة السماوية الامنة من الفساد ولانه يلزم استكمال العالى بالسافل لمابين انكل من فعل لغرض فهو ناقص الذات و مستكمل ولايستكمل العلة بمعلولها والى ماذكرنا مفصلاً اشار مجملا بقوله :

«ولان حركات الافلاك ارادية» لمامتر «فهي» اى فتلك الحركة الارادية «انكانت لارادة امرجزئي» فذلك الامرالجزئي انكان ممايمكن

حصوله «لوجب انقطاعها عندحصوله» وانكان ممالايمكن حصوله فاستحال استمرار ذلك الطلب اذيمكن حصول العلم بامتناع حصوله فلايبغى الطلب ويعود الانقطاع المحال و فيه نظر .

«فهي لارادة كلية فمطلوبها استحال ان يكون ذاتا مجردة قائمـة» بنفسها «لامتناع حصولها لغيرها» والالكانت قائمة بذلك الغير لابنفسها هذاخلف. بل للتشبه المامجرد في تحصيل الكمال وفيه نظر لان الحصر فيها ممنوع «والمتشبه بهفي جميع الافلاك ليس ذاتا واحدة والالتشابهت» اى الافلاك «في الحركاتوفي الجهة» وليس كذلك وفيه نظر لجواز ان يكون الطريق اليها مختلفا فلميلزم التشابه واليه اشار فى الحواشى القطبية بقوله وهو ممنوع والسند ظاهر . «بل ذواتا متعددة ففي الوجود عقول متعدده» وفي الحواشي القطبية وفيه نظر اللجواز الريكون كل فلكسافل متشبها بالفلك الذي فوقه والفلك الاقصى متشبها بالمبدء الاول تعالى و تقدس كماذهب اليه بعض الناس ، لانالامر لوكان كذلك لتشابه الفلك أنسافل الفلك المتشبه به في الجهة والسرعة والبطوء وليس الامر كذلك الافي القليل وهي ممثلات السيارة سوى ممثل القمرفان حركاتها مساوية لحركة فلكالبروج فيجهة وبطوءها واقطابها ومناطقها كمابيتن في علم الهيئة بل لجواز ان يكون تلك الذوات نفوساً الاان يريد بالامر المجرد المتشبة بهغير النفس ، فانه بعد تسليم المقدمات حينئذ يلزمماذكر ، اقول: لامدخل لارادته في لزوم كون المجرد المتشبه به غير النفس في الواقع فان

١- زا وزد: بل لتشبه ، زى بل التشبه .

الدليل افاد كون المشبهة به ذاتا مجردة فلابدمن بيان كون تلك الذات ليست نفساً حتى يلزم من ذلك عقلا وبيانه ماسلف آنفاً .

واعلم انه لماثبت انواجب الوجود واحد لاكثرة فيه اصلا و ان الصادر عنه يجب انيكون واحدا وذلك الواحد يجب انيكون عقلافنقول لوكان الصادر عن الصادر الاول واحدا والصادر عنذلك الواحد واحدا وهلم جراً لزم ان لا يوجد شيئان ليس احدهما في سلسلة الترتيب علة للاخر اماعلى الولاء اوبتوسط الغير من العلل وذلك باطل ، لا نا نعلم قطعا وجود موجودات لا يتعلق بعضها ببعض ، وانت قدعرفت ان الواحد انما يلزم عنه كثرة من جهات مختلفة فاذن الصادر الاول يكون مشتملا على الكثرة على الكثرة على الألا

«والعقل الصادر من المبدء الاول يلزمه الامكان لذاته والوجود من غيره» الذي هو المبدء الاول «وله ماهية جوهرية» قائمة بنفسها «فيصدر منه» اي من الصادر الاول «باحد هذه الاعتبارات هيولي الفلك» الظاهر انه يريد بذلك الاعتبار الامكان وذلك لان الحكماء ذكروا ان العقل الثاني انما يصدر منه باعتبار وجوده المستفاد من الواجب لذاته والفلك الاقصى باعتبار امكانه الحاصل له من ذاته وذكروا في بيان ذلك ان الوجود اشرف من الامكان ومن الواجب ان يجعل الاشرف علة للاشرف فلذلك جعلنا الوجود علم علمة للعقل والامكان علة للفك الاقصى «وبواسطتها» اي بواسطة هيولاه الصورة الفلكية» و في الحواشي القطبية ان اراد الصورة الجسميته فهو «الصورة الفلكية» و في الحواشي القطبية ان اراد الصورة الجسميته فهو

۲ زد: ای بواسطة ماهیته .

ياطل لكونها ليست معلول الهيولي وانارادالنوعية فاظهر فساداً لانها هي النفس الفلكية وهي معلولة للاعتبارالثالث على ماذكر اقول وفيه نظر لانالصورة النوعية هي المنطبعة في المادة والصادر بالاعتبار الثالث هي النفس المجردة ، واين احدهما من الاخر . فان قيل النفس الفلكية التي هي معلولة للاعتبار الثالث هي القوة الجسمانية على راى المشائين لا المجردة فانهم ما اثبتوا للافلاك تفوسا مجردة بل انما اثبتها الشيخ على ما يلوح من الاشارات . قلنا : نعم بل الصادر الاول باعتبار الهيولي الصادرة عنه باحد الاعتبارات فان القابل له دخل ما مفي حصول المقبول اذلولاه لما حصل . قان قيل اذاكان الصادر بالاعتبار الثالث هو النفس المجردة فلا بدمن اعتبار المورة النوعية انما تصدر عن النفس المجردة فانها مبدءها عندهم .

«ويصدرعنه بالاعتبار الاخر» اى الوجود على ماقلنا «عقل وبالاعتبار الثالث» اى الماهية «النفس الفلكية» ولقائل ان يقول اللازم مما ذكرتم اشتمال واحد من السلسلة على الكثرة اما وجوب كون ذلك الواحد هو الصادر الاول فغير لازم على انمافى فلك الكواكب الثابتة او افلاكها من الكواكب يدل على انهيمتنع ان يكون صدورها عن عقل هو ثانى العقول او ثالثها او رابعها اذلا يحصل فيه من الحيثيات ما يفى بهذه الكثرة ، والحق انهذه الاعتبارات فى العقل الاول انما جعلت مثالا وانموذجا و تمهيدا لكيفية صدور الكثرة عن الواحد لاعلى وجه انه لايمكن ماهو فى نفس الامر على خلاف ذلك .

«و يصدرعن العَقل الثاني على هذا الوجه عقل وهيولي فلكية ونفس الى ان ينتهى الى العقل الفعال» الذي هومدير عالمنا هذا «فيصدر منه هيولي العالم العنصري الصورها وقويها» وفيه نظر لانهاتحدث عنه العنام الصورالنوعية للعناصر «ويعرض للهيولي بسواسطة الحسركات الجزئيه استعدادات مختلفه ويصدر بواسطتها انــواع الكائنات» واعترض عليه الامام باذالكثرة الحاصلة في المعلول الاول اماان يكون كثرة في المقومات اولابل في الامور الخارجة ، فان كان الاول فقد صدرعن الواجب لذاته اكثر منواحد ، وانكان الثاني فمثل هذهالكثرة اماان يصلح لان يكون مبدء الكثرة اولا فانصلحت فتلك ثابتة للواجب لذاته ايضا ، اذا اخذمم السلوب والاضافات اللكثيرة ، واذلم يصلح فكيف يمكن اذيصدر عن المعلولُ الاولبسبها معلولات كثيرة، واجيب عنه بان الاضافات والسلوب التي يمكن اعتبارها في الواجب لابجوز انبوجب صدور الكثرة عنهفان هذه انما تعقل بعد ثبوتالغير فلو جعلت مبدءا لثبوت ذلك الغير لكان الدوراً.

«وفيه نظر لانه لايلزم من مجامعته امكان الخلاء مع وجوب وجود الحاوى ان يكون الخلاء ممكناً فان امكان الشيء جاز ان يكون مجامعا لشيء آخرمع ان وجوده معه يكون محالاً ، الاترى ان امكان وجود كل حادث حاصل في الازل مع ان وجوده فيه محال» والجواب عنه ان امكان

۱۳ــ زه و زد : العناصر

۱٤ - زي و زد: عنالصور

وجودالخلاء اذاكان مجامعا لوجوب وجودالحاوي كان المجامع اياه تساوي نسبة وجودالخلاء وعدمه الىالماهية فكانالمجامع لوجوب وجودالحاوي لاتساوى النسبتين ، لان مجامعةالملزوم من شيء ملزومة لمجامعة لازمه معه وكانالمجامع له تساويهما هذا خلف ، واما المستند فمدفوع ايضالان امكان نسبته فيمتنع حصولها بدونالمنتسبين فلوكان امكان وجود الحادث حاصلاً في الازل لكان وجوده ايضا حاصلا فينقلب الحادث ازليا وانه محال ، لايقال: لانسلم اناجتماع التساوى واللاتساوى مع وجوب وجودالحاوى خلف وانمايكونكذلك لوكان معيةالتساوى لوجوبوجود الحاوى امرآ واقعا لانالتقدير وقوعها اذالكلام على تقدير كون الحاوى علة للمحوى وهذا التقدير يستلزم معية وجوبالحاوى لامكان وجمود الخلاء فلولم يكن واقعة يلزم انتقاءالتقدير لانتفاء لازمه وفى الحواشى القطبيةالفرق بينما ذكره منالمثال وبينما نحنفيه هوان مانحنفيه وهو الخلاء ممتنع لذاته فيستحيل ان يجامع امكانه مع أمرواقع بخلاف وجود الحادث في الازل فان يمتنع لغيره فلذلك جامع امكانه الازل وفيه نظرلان الوجوب الذي يجامع امكان وجودالخلاء معه هوالوجوب المتقدم على وجوب وجودالمحوى وهوليس امرأ واقعا ، لان تحققه على تقديرعليته وهى ممتنعه وايضاالفرق انمايصح ويتم بعد تسليم المجامعة في الموضعين على مالايخفي وهويمنع المجامعة فيالاول اللهم الاان يقال: مراده انما ذكرتم من المنع مدفوع ، اذيكفينا في الخلف لزوم مجامعة امكان الخلاء مع وجوب وجودالحاوى ، لاستحالة مجامعة امكان الازل فيما ذكرتم

من المثال بوجود الفرق بينهما ، لان ما يجامع امكانه الازل فيما ذكرتم من انمثال ليس امرا ممتنعا لذاته بل لغيره فانه حينئذ يستقيم .

«ولايخفى عليك ضعف بقيةالمقدماتالمذكورة» ونحن قد ذكرنا ذلك في المواضع اللايقة بها .

«ولنذكر الطرق ١٤ التي سلكها المليون في اثبات مبدء العالم وصفاته» الطريق الاول قوله: «قالواالعالم حادث فلــه محدث» و في الحواشي القطبية اى مسبوق بالعدم لابالغير والا لكان التعرض لبيان انالتأثيرفي حال الحدوث ضايعا اذكل ممكن مسبوق بالغير وكان الاولى الاختصارعليه لان مطلوبه يحصل بــ اماالمقدمة الثانية فظاهر ، واماالمقدمة الاولى فلوجهين: الاول قوله: «لانهممكن» لتركبه «وكل ممكن فلهمؤ ثر» وهوظاهر وكلماله مؤثر فهومحدث لانالتأثير اما انيكون حالةالوجود او حالبة العدم اوحالةالحدوث والاول باطل على ماقال: «والتأثيرفيه لايجوزان يكون فيحالة الوجود لامتناع تحصيل الحاصل» وفي الحواشي القطبية ان ارادبتحصيل الحاصل ايجاد شيء في الزمان الثاني ، كان حاصلا في الزمان الاول فلانسلم استحالته ، وان اراد ایجادشیء فیالزمان الثانسی حاصل فيه فلانسلم انه كذلك . وفيه نظر اقول : وذلك لان التأثير اذاكان حالةالوجود لكان اللازم قطعا ايجادشيء فيزمان هوموجود في ذلك الزمان وهوالمعنى بتحصيل الحاصل و استحالته بينة ، واذاثبت ان التأثير لايجوز انيكون حالة الوجود فاما انيكون حالةالعدم اوالحدوث وعلى

١٤ - مت و زد: الطرايق.

التقديرين يلزم الحدوث واذاكان الامركذلك فلاحاجة الى ابطال التماثير حالة العدم على ماقال: «ولاحالة العدم لامتناع الجمع بين الوجود والعدم فهو حالة الحدوث» فاذن العالم حادث وهو المطلوب والوجه الثانى قوله:

«ولان الاجسام لوكانت ازلية لكانت اما متحركة اوساكنة» قالوا لان الجسم لابدوان يكون حاصلا فيحيز ضرورة استحالة وجوده بدون الحصول فى الحيز وحينئذ اما ان يستقر فى ذلك الحيز اكثر من زمان واحد اولا يستقر فان استقر لزم الامرالثاني واذلم يستقر لزم الامرالاول وفي الحواشي القطبية منع الحصر بان الجسم حال الحدوث لامتحرك ولاساكن وكذا في الازل واجيب بانا نتكلم في الجسم الباقي ونمنع الحصر ايضا بان الحركة والسكون انما يكونان فىالمكان ولامكان ثمة واثبت بمافيه نظرواجيب بمثله واقول اناما ظفرت بمابه اثبت وجوده ثمة ولابما اجيب عنهوالذي يمكن ان يقال: انه لما امتنع وجودالجسم بدون الحيزفاذاكان الجسم ازليا لكان في الازل فيحيز ضرورة فكان فيمكان اذالمكان والحيز واحد ، فثمة مكان وانمنع كونهما واحداً فنقول: انكان واحداً يتمكلامنا وانالم يكن واحدا فلانسلم انالحركة والسكون لايكونان الافي المكان بل لا بكونان الا في الحيز:

«والاول باطل» اذلوكان الجسم متحركا في الازل لكانت الحركة ازلية وانهمحال «لان الحركة يقتضى المسبوقية بالغير» لان ماهيتها الحصول في الحيز بعد انكان في حيز آخر انكانت اينية «والازلية تنافيها» اى تنافى المبسوقية بالغير وفيه نظر.

«وكذاالثانى لانها لوكانت ساكنة» اى فى الازل «لامتنعت الحركة عليها لانالسكون لايتوقف على شرط حادث والالكان حادثا» اذالمتوقف اولى بان يكون حادثا والمقدر خلافه «واذالم يتوقف على شرطكان جملة مايتوقف عليه وجوده حاصلا فى الازل فيمتنع زواله» لوجوب وجوده بعلته وفى الحواشى القطبية ممنوع و مستنده سيذكره «فتمتنع الحركة والتالى، اى امتناع الحركة عليها «باطل لان الاجسام منحصرة عند الفلاسفة» وفى الحواشى القطبية فى هذا القيد نظر اقول النظر ظاهر اذا التخصيص مشعر بان الجسم عندغير الفلاسفة اعنى المتكلمين غير منحصر «فى الفلكيات والعنصريات» وكان المصنف انما قيده بذلك ليكون نفى التالى الزاميا فلايحتاج الى اقامة برهان صعة قوله:

«والحركة جائزة على كل واحدة منهما» واذاكان كذلك فكانت الحركة عندهم جائزة على الاجسام جميعا واما نفيه تحقيقا فهو ان كل جسم يفرض فاما ان يكون مركبا اوبسيطا وايا ماكان لايمتنع عليه الحركة ، اما اذاكان مركبا فلانه يمكن عود بسائطه الى احيازها الطبيعية فيصح الحركة عليها ، واما اذاكان بسيطا فلان ما يصح على احد جانبيه يصح على الجانب الاخر والالم يكن بسيطالاختصاص احد جانبيه بخاصة ليست للجانب الاخر واذاكان امكن ان يصير يمينه يساره وعلى العكس فيصح الحركة عليها ، الطريق الثاني قوله:

۱۵ زی و زه: الثانی ۱

«ولان العالم متناه لمامر» من بيان تناهى الابعاد «فيختص ١٦ بمقدار وشكل معينين» لمامر في بيان امتناع انفكاك الصورة عن الهيولي «وهما» اى المقدار والشكل «ليساللجسمية اولاحد جزئيها» اعنى الهيولى او الصورة «ولا۱۷ لامرلازم لها» اى للجسمية «والالكان لكل جسم ذلك المقدار والشكل» لاشتراك الجميع في الجسمية وجزئيها ولوازمها «بل لسبب<sup>1۸</sup> من خارج» وهو المطلوب وفي الحواشي القطبيه قوله بل لسبب اي لسبب يغايرالاربعة المذكورة ولايلزم منهالمطلوب لجواز انبكون هيولات الاجسام واقول هذاكلام عجيب فانالهيولي لماكانت من الاربعة المذكورة فكيف يكون مغايرة لهاولعل صاحب الحواشي بردالله مضجعه اراد انبكتب لجواز اذيكون ذلك صورا نوعية للاجسام فكتب بدله سهوأ لجواز آنيكون ذلك هيولات الاجسام. ولقائل ان يقول: هذا لايضرنا لانانقول: تلك الصورة النوعية المختصة اما ان يكون للجسمية اولا حد جزئيها اولامر لازم لها اولسبب خارج والثلاثة الاول باطلة ، فتعين الرابع ، وان اسند اختلاف الصور في العنصريات الى اختلاف استعدادات في مادتها المشتركة يحسب الصور السابقة وفي الفلكيات الى اختلاف قوابلها في الماهيات ترد الكلام المذكور فيالاستعدادات والقوابل المختلفة ويبطل الثلاثمة لتعين الرابع ، الطريق الثالث قوله:

«ولانالمؤثر في تكون النطقة انساناليس هو الطبيعة لان النطقة ان

۱٦ مت و مختص بمقدار

۱۷ – مت و خل چاپی : اولامر ۱۸ – مت و خل چاپی : لامر خارج

كانت بسيطة ١٩ اى متشابهة الاجزاء وجب ان يتكون الانسان على شكل الكرة» وفي الحواشي القطبية اي كرة منضمه بكرات بناء على ما يذكره في الشق الثاني ، واقول: هو اعجب ممامر فان ماذكره في الشق الثاني كيف يتمشى هيهنا والقائم بكل واحد من بسائط النطفة في الشق الثاني قوة اخرى مغايرة للقائمة بآخر ، وفي هذاالشق قوة واحدة قائمة بالنطفة البسيطة فرضا لاغير ، ويمكن ان يوجه ذلك بان يقال النطفة سواءكانت متشابهة الاجزاء اومختلفها مركبة من العناصر الاربعة فكان القائم بكل واحدمن بسائطه العنصرية قوة اخرى ، فعلها في مادتها متشابهة فكان الواجب ان يتكون الانسان على شكل اربعة كرات منضمة بعضها الى بعض لكن هذا مبنى على بقاء صورالعناصر عندالامتزاج، لايقال تشابه الاجزاء لاينافسي انتركيب من العناصر لكونها مختلفة الصور ، لان الكلام في تشابه الاجزاء المقدارية ولاتشابهها اذاالمراد منالبسيط والمركب هيهنا مايكون جزؤه المقداري مساويا للكل في الاسم والحد ، وما لايكون ، والبسيط بهذا المعنى قديكون مركبا من العناصر الاربعة كالدم واللحم وقد لايكون كالعناصر انفسها.

«لانالبسيط يجب انيكون شكله كريا اذ لوكان مضلعاً ٢ اومنحنيا لاختص بعض جوانبه بهيئة دوناخرى . وذلك ترجيح من غيرمرجح» و في الحواشي القطبية ممنوع لجواز ان يكون المرجح محل النطفة «وان لم

١٩ ـ مت وزى : باسقاط بسيطةاى .

٢٠ ـ مت وزه : متضلعاً .

يكن» اى النطفة بسيطة «لعدم كونها متشابهة الاجزاء» بل مركبة «كانت بسائطها ١٠ اى بسائطها ١٠ اعنى النطفة والصواب بسائطها ٤ فيكون الضمير راجعا الى النطفة والامرفيه سهل «متشابهة الاجزاء فكان يجبان يتكون الانسان على شكل اربع كرات مضموم بعضها الى بعض» لان القائم بكل واحد من بسائطها حينئذ قوة بسيطة والقوة البسيطة اذا اثرت فى المادة البسيطة يكون شكلها الكرى كمامر «بل لسبب ٢٠ امر خارج وهو المطلوب».

لايقال لم لايجوز انيكون نفس الانسان اونفس الابوين لانهلوكان نفس الانسان لزم انيكون مؤثرا فيما هوموجود قبلها اومعها لان نفس الانسان متاخرةعن انيكون اعضائه اومعهولانه لوكان نفس الانسان لكانت عالمة بجميع احكام الاعضاء ومنافعها ومااشتملت عليه من اللطائف والدقائق وبطلانه ظاهر ، ولوكان نفس الابوين لكان عندهما علم بحاله وكونهومن البين انه ليس عندهما علم .

«ثم قالوا لووجد الاهان واراد احدهما حركة زيد والاخرسكونه فان حصل مراداهما يلزم الجمع بين المتنافيين والا» اى وان لم يحصل مراداهما فاما ان لا يحصل مرادشىءمنهما اولا يحصل مراد احدهما فقط و اياماكان «لكان احدهما عاجزا فلايكون الها» اماعلى الثانى فظاهر واما على الاول فكذلك لانه اذاكان واحدمنهما عاجزا لكان احدهما عاجرة

۲۱ـــ مت وزی : بسائطه .

۲۲٪ مت وچاپی: لسبب منخارج .

۲۳ چاپی وزد : : متضادیین .

لامحالة والعاجز لايصلح للالهية فاذن الاله واحد ، وهذا الدليل يعرف بالتمانع وفي الحواشي القطبية حله ان المحال انما يلزم من المجموع من حيث هو مجموع ولايلزم من استحالة الكل استحالة الجزء الابدليل.

«ثم قالواالصانع فأعل بالاختيار» خــ لافاللفلاسفة فانهم زعموا ان تأثيره فى وجود العالم بالايجاب كتاثير الشمس فى الاضاءة و تأثير النار في الاحراق والتسخين ، والفاعل بالاختيار هو الذي يصحمنه الفعل والترك بحسب الدواعي المختلفة ، لاكتاثيرالشمس مثلاً في الاضاءة اذ صدور الاضاءة من الشمس غير موقوف على ذات قادر وفاعل مختار عندالحكماء، وان فسربما يصح منهالفعل وعدمه الىارادتها وداعيتها بلهولازم لذاتها واليه اشار بقوله: «اى هو بحالة انشاء فعل وانشاء ترك» والصوابان يقول وانلم يشاء ترك لانالترك لايحتاج الىالمشية بل يكفي فيه عـــدم المشية «لاموجب بالذات لافاعل بالاختيار اذقدرته ليست لسبب داع يدعوه الى العقل حتى يكون القدرة فيه بالقوة ثهريكون خروجها الى الفعل لسبب مرجح بلانه تعالى عندهم لم يزل قادراً بالفعل ولم يختر غيرما فعله وانما فعله لذاته وخيرية ذاته لالداع يدعوه الى ذلك وقدرته علمه فهومن حيث هوقادر عالم اىعلمه سبب لصدور الفعل عنه لالسبب داع وهو لاينافى الاختيار ، عــــلى معنى انشاء فعل وانالم يشاء لم يفعل فان الفعل الصادر عنه تعالى صادر بارادته فيكون قد فعل لانهشاء فلولم يشاء لمهيفعل لكنه لايلزم انسه لايشاء لان الشرطية لايتعلق صحته بصدق جزئيه فافهم ذلك . واوردالمصنف من ادلتهم اى ادلة المتكلمين دليلين: الاول قوله:

«لانه لوكانموجبا بالذات لكان العالم لازمال وجوده» وهوظاهر وفى الحواشى القطبية لان العالم اسم لكل موجود سوى الله تعالى واذاكان صدورعنه بالايجاب يجبان لا يتخلف عنه لاستحالة تخلف المعلول عن العلة وهذا انمايتم بالتعرض بالدليل الثانى «فيكون ازليا» لان الملزوم اذاكان ازليا كان اللازم ايضاً كذلك لاستحالة تخلف اللازم عن الملزوم واللازم باطل لما ذكرنا ، والدليل الثانى قوله:

«ولانه لوكان موجبا بالذات للزم مندوامه دوام معلوله» للكونه لازما اياه حيننذ ويمكن انيقال هذا انمايتم بالتعرض بالدليل الاول بلهو اولى من القول بان الاول انمايتم بالتعرض بالثانى على ما لايخفى «ومن دوام معلوله دوام معلوله فيلزم دوام جميح الاثار الصادرة عنه» فلايكون في العالم تغير وحدوث اصلاً وفساده ظاهر.

«ثم قالوا: والفاعل بالاختيار يكون قاصدا الى ايجاد الشى والقصد الى ايجاد الشى عدون تصوره محال». وانه تعالى فاعل لمامتر فيكون عالما بما يوجده بالقصد والاختيار والموجد لجميع الاشياء هو «فهوعالم بالاشياء» وانمازدنا تلك المقدمات ليندفع ما فى الحواشى القطبية من ان اللازم علمه بما يقصده اما العلم بكل الاشياء فممنوع لجواز ان يقصدا يجاد شىء ولا يقصدما يوجده ذلك الشىء فلايلزم علمه به وكذا فى الغير. «ثم قالوا: لووجدت العقول والنفوس لكانت مشاركة للبارى تعالى فى كونها غير متحيزة ولاحالة فى متحيز فيلزم تعليل هذا الوصف بعلل مختلفة» اعنى الواجب والعقول والنفوس «وانه محال». وانما كان وصفالامتناع ان

يكون نفس ماهياتها اوداخلا في ماهياتها «والكل ضعيف» اماالطريق الاول منالطرق الثلاثة المذكورة في اثبات الواجب تعالى فلضعف الوجهين المذكورين لبيان المقدمة الاولى اما الاول فلقوله:

«لانا لانسلم انالتأثير حالة الوجود تحصيل للحاصل وانمايكون كذلك ان لواعطاه وجود امستانفا وليس كذلك بل يرجح الوجود الحاصل على عدمه» وتوجيهه ان يقال: اناردتم بالمؤثر ماله تأثير سواء كان ايجادا اوترجيحا فمسلم ان لكل ممكن مؤثراً لكن لانسلم لزوم تحصيل الحاصل وانما يلزم ان لواعطاه وجودا مستانفا واناردتم غيره فلابدمن افادة تصوره وفي الحواشي القطبية وانمالم يتعرض اى للترديد وايراد القسم الاخر لظهور فساده .

«ولانالتأثير انلميكن حالةالوجود كان حالة العدم اذلا واسطة بينهما واللازم باطل» لامتناع الجمع بين الوجود والعدم «فالمقدم باطل» فالتأثير اذن حالةالوجود ، وكانه اشار الى معارضة وتوجيهه حينئذ ان يقال ماذكرتم واندل على ان التأثير لا يجوز ان يكون حالة الوجود لكن عندناما يدل على ان التأثير لا يكون الاحالة الوجود وذلك لان التاثير اما ان يكون حالة الوجود اوحالة العدم لعدم الواسطة بينهما والثانى باطل لماذكرتم فتعين الاول ، لا يقال لولم يكن بين الوجود والعدم واسطة لم يكن حالة الحدوث معايرة لحالتى الوجود والعدم واليه اشار بقوله :

«ولايتوهم انحالةالحدوث مغايرة لهما» لانا لانسلم بطلانه «لان الماهية في تلك الحالة اما ان يكون موجودة او معدومة والعلم بهضروري»

وفيه بحث ذكرناه في اوائل الكتاب وفي الحواشي القطبية نقيضه ضرورى عندالخصم ، واما الثاني فلقوله:

«وكونالحركة مسبوقة بالغير لاينافى ازلية الجسم مع كونه متحركا بحركات متعاقبة لااول لها» وتوجيهه انيقال ان اردتم ان الحركة المعينة يقتضى المبسوقية بالغير فمسلم ولكنته لاينافى ازلية حركة الجسم على ان يكون قبل كل حركة حركة الى غير النهاية وان ارتم ان الحركة الدائمة بتعاقب الاشخاص يقتضى المسبوقية فممنوع لابتدله من برهان ولقوله:

«ولايلزممنعدم توقف السكون على شرطحادث امتناع زواله لجواز ان يكون مشروطا بعدم حادث ما فاذا وجد ذلك الحادث فقدزال شرطه فيزول» اى السكون وهو ظاهر ، واما الطريق الثانى فلقوله:

«ولايلزم من لزوم تعليل المقدار والشكل المخصوصين للجسم باحد جزئيه ان يكون كلجسم على ذلك المقدار والشكل لاحتمال ان يكون هيولات الاجسام مختلفة ويكون العلة لمقدار كلجسم وشكله هي هيولاه» وهو ايضا ظاهر ولايتاتي لهم ان يقولوا الهيولي قابلة فلايكون فاعلة لان ذلك على خلاف اصولهم مع ان لمانع ان يمنعه لمامر من ضعف ماقيل في بيانه وفي الحواشي القطبية فيه نظر اذلا احتمال لهذا الاحتمال بعد تسليم ان يكون العلة احد جزئيي الجسمية المطلقه لاستوائه في الكل. وفي تركيب الجسمية المطلقه من الهيولي والصورة نظر ، واقول يمكن ان يكون النظر هوان ماقيل في اثبات الهيولي لايتمشي في الجسمية المطلقه لعدم ورود

<sup>.</sup> ١ - زى: شرطيته ، زا و زد: شرطية .

الانفصال عليها بل على الجسمية المخصوصة ويمكن ان يكون غيرذلك وهو اعلم ، والحق انهم ارادوا بالجسمية حيث قالوا اختصاص العالم بمقدار و شكل ليس للجسمية اولاحد جزئيها والالكان لكل جسم ذلك المقدارو الشكل الصورة الجسمية على ماهو المتعارف من اطلاق الجسمية فهى ليست مركبة من الهيولى والصورة بلهى بسيطة وان ارادوابها الجسم المطلق الذى في ضمن كل واحد من الاجسام حصة منه فهو ايضاً ليس مركباً من الهيولى والصورة بل من الجنس والفصل فان الماخوذ في العقل من المادة الجنس ومن الصورة الم واما الطريق الثالث فلقوله:

«ولايلزم من عدم تشابه بسائطالنطفة تكون الانسان على شكل كرات مضموم بعضها الى بعض لاحتمال ان يمنع امتزاج الطبائع بعضها بالبعض عن الشكل الكرى» لم قلتم لا يجوز ذلك لا بدله من برهان و هذه هــى النوع الخاصة واما المنع العام فاليه اشار بقوله:

«ثم بعدالتجاوز عنهذاالكلام ٢٠ لايلزم ان يكون السبب واجبالذاته ينتهى اليه الممكنات اللهم الاعندالعود الى ابطال الدور والتسلسل» بان يقال: ذلك السبب ان كان واجبالذاته فهو المرام وان كان ممكنا فلابدمن الانتهاء الى الواجب والالدارا وتسلسل وكل منهما محال. «فيكون ماذكروه من التطويلات ٢٠ ضايعا» واما الوجه الاول فكونه تعالى فاعلا بالاختيار فلقوله: «قولهم لوكان الفاعل موجبالكان العالم ازليا قلنا: نعم ولم

۲۶\_ مت وزد وزه : هذاکله

٢٥ ـ زي وزد: التطويل.

قلتم بان اللازم باطل؟» فانما ذكرتم في بيانه فقد مرضعفه واما الوجه الثاني فلقوله:

«ولانه لايلزم من كونه موجبا دوام جميع معلولاته» وانما يلزم ان لوكان جميع معلولاته قابلة للدوام والثبات وليس كذلك «فان من جملتها» اى من جملة معلولاته «الحركة وهي غير قابلة للدوام والثبات» فاذاو جدت يجب انعدامها ويصير انعدامها معداً لغيرها من الحركات فيلزم التغير في العالم وفي الحواشي القطبية في توجيهه نظر اللهم الاان يقال: لانسلم انه يلزم من دوامه دوام معلوله ومن دوام معلوله دوام معلول معلوله و هلم جرا وانما يلزم ذلك لولم يوجد في الاشياء الصادرة عنه جسم متحرك على سبيل الدوام ويلزم من حركته لكونها غير قابلة للدوام والثبات حدوث الحوادث والتغيرات ويكون كل حادث مسبوقاً بالاخر لاالي اول ، لم قلتم انه ليس كذلك واقول: النظر ظاهر فان دوام المعلول اي معلول كان بدوام علته واجب ضروري فمنع دوام المعلول بدوام العلة لاحتمال كون المعلول حركة غيرمستقيم ، واما ذكروه لبيان كونه تعالى عالمافلقوله:

«وماذكروه لبيان كونه عالما فهو مبنى علىكونه مختارا» و ذلك غير محقق بلهو باطل واما ماذكروه لبيان نفى العقول والنفوس المجردة فلقوله: «وما ذكروه لبيان نفى النفوس والعقول ضعيف ، لانا لانسلم افتقار ذلك الوصف الى العلة» فيلزم تعليله بعلل ولقوله: «ولانسلم امتناع تعليل الوصف الواحد بعلتين مختلفتين وقد مترضعف ماقيل فيه».

# شرححكمةالعين

### للعلامه محمدبن مباركشاه بخاري

«المقالة الخامسة»

«في احكام النفس الناطقه»

منالحدوث والبقار

و فيها مباحث النبوات والمنامات

#### «المقالةالخامسة» «في احكام النفس الناطقة»

واعلم انافلاطن ومن تقدمه منالمتألهين ذهبواالى انالنفسالناطقه قديمة وذهب المعلم الاول ومن تبعه الى انها حادثة مع حدوث البدن واستدلوا عليه بان قالوا: «لوكانت قديمة لكانت موجودة قبل البدن» و حينئذاما ان یکون واحدة او کثیرة «فان کانت واحدة» ای بالشخص «کانت نفس زيد بعينها نفس عمرو فكلما يعلمه احدهما يعلمه الآخر النقيت واحدة» اى مشخصته «بعدالتعلق» كماكانت وبطلانه ظاهر. وفيه نظر لانالانسلم انكان مايعلمه احدهما بعلمه الاخر حينئذ ، اماالحز ثبات المدركة بالالات والكليات المنتزعة من تلك الجزئيات فظاهر ، لجوازكون ادراكها مشروطا بتلك الالات فلايدركها الامنها واماغير المنتزعة من الكليات فيلزم اشتراكهما فى العلم بهالعدم توقفها على الالات الايرى كيف اشتراك الكل فى العلم بذواتهم حيث لم يكن ادراكها بآلة «والا» اى وان لـم يبق واحدة «كانت قابلةللتجزى فلايكون مجردة »وفي الحواشي القطبية لان التجزي من خواص الاجسام وفيه نظرلان الثابت بالدلالة انكلجسم متجز واما عكسه فلااقول وفيه نظرلانالمراد منالتجزي امكانفرض شيءدونشيء، وذلك لايتصور دون المقدار فالمتجزى اما مقدار اوذومقدار ، فتعكس ٢٦ ذلك بان التجزى

٢٦ زي وزه: فتحس.

منخواصالجسم اوالجسماني ولم نقتصر على الجسم ليكون العكس واجبا. «وانكانت كثيرة فالامتياز بينهما ليس بالماهية ولوازمها والالكان اي ماب الامتياز وهو اللوازم «لازما لها» اى لتلك النفوس الكثيرة «لاشتراكها الله في المازوم والاشتراك في المازوم يوجب الاشتراك في اللوازم «ولا بالعوارض لان لحوقها اياهاانكان بسبب الماهية اوالفاعل كان لازما» فاشتركت النفوس فيه «وانكان بسبب» المادة اى «البدن» اذا المادة للنفس هو البدن «كانت متعلقة بالبدن قبل البدن وهو محال» وفي الحواشي القطبية الحصر ان اللحوق اما ان يكون للماهية اولا والثاني هو الفاعل.

«ولقائل انيمنع اشتراك النفوس في الماهية واللوازم» قيل شمول البحد الواحد للنفس الناطقة كاف في الدلالة على اتحادها في النوع و فيه نظر ، وفي الحواشي القطبية قال الامام: الاغلب على الظن ان النفوس وان كانت متخالفة بالماهية لكنه قديوجد شخصان تحت نوع واحد وهو يكفى في المقصود وفيه نظر اقول: يمكن ان يكون النظر عدم تسليم كون الغالب على الظن وجود شخصين تحت نوع واحد ويمكن ان يكون منع ان لحوق العوارض المميزة اياها ان كان بسبب الفاعل كان لازما لهما لجواز ان يكون الفاعل متعدداً والا شبه الاول لكون الثاني مشتركا.

«وامتناع» اي ٢٨ وانيمنع امتناع «تعلقها ببدن قبل تعلقها بهذاالبدن

۲۷ــ چاپى وزد : اشتراكهما .

۲۸ زی وزه: ان وان!

فاته يجوز ان يكون متعلقة قبل هذاالبدن ببدن آخر وقبله بآخر لا الى نهاية كماذهب اليه اصحاب التناسخ» وذكر بعض الحكماء المتالهين انالم نجد مع كثرة تتبعنا لمذهب اهل التناسخ من يقول ان النفس ينتقل من بدن الى آخر الى غير النهاية ، بل الكل يقولون : انما تناسخ بعض النفوس لما فيها من الهيئات الردية والملكات الفاسدة فتتعلق بالابدان الحيوانية بعد المفارقة الى اوان زوال تلك الهيئات ، ثم يتصل بعدذلك بما يتعلق بهامن السعادات والخيرات ولا يبقى بعد الادوار الطويائة من نفوس الاشقياء بالتناسخ في الابدان شيء بل كلها يترقى الى سعادات مختلفة وان كان قد ذهب الى ذلك احدفليس ممن يذكر ويلتفت اليه .

«لايقال لوكانت» اى النفس الناطقة متعلقة قبل هذا البدن ببدن آخر لكانت «موجودة قبل هذا البدن» ضرورة والتالى باطل والا «لكانت مستغنية فى تعيينها وعنه» اى عن هذا البدن «فلايتعلق به» او نقول لوكانت النفس الناطقة قديمة لكانت موجودة قبل البدن ضرورة والتالى باطل والا لكانت مستغنية فى نفسها عنه فلايتعلق به «لانا نقول لانسلم انه لوكانت مستغنية عنه لما تعلق به الجواز ان يكون الاستغناء مشروطا بعدم حدوث البدن فاذا حدث البدن انتفى الشرط فانتفى الاستغناء ويحصل الاحتياج فيتعلق به واليه اشار بقوله: «لجواز استغنائها عنه وتعلقها به بشرط حدوثة». «وهى» اى النفس الناطقة «باقية بعد خراب البدن والالكان فسادها «وهى» اى النفس الناطقة «باقية بعد خراب البدن والالكان فسادها

بفساد صورتها ، لأن فسادالجوهر بدون فسادالصورة غير معقول وحينئذ

۲۹ زی وخل چاپی : نفسها .

يكون فيها شيء يفسد بالفعل وشيء يقبل الفساد واحدهما غير الاخر» لان القابل للفساد يبقى مع الفسادو الفسادا لايبقى معه «فيكون مركبة» اى من مادة وصورة فلايكون بسيطا هذاخلف «ولكان» اى انها باقية والالكان «لها قوة الفساد وقوة الثبات والشيء الواحد» اى البسيط «لايكون له هاتان ائقوتان» لانهما انما يكونان لامرين مختلفين بناء على ان قابل الفساد يجب انيكون فيهشىء يقبل الفساد لان القابل يجب ان يبقى مع القبول وشيء يفسد «فيلزم تركبها» هذا خلف .

«ولقائل ان يمنع انفساد الجوهر بدون فسادالصورة غير معقول لجواز فساده بارتفاعها عن الخارج» وذلك لايتوقف على فسادالصورة على انا نقول الصورة جوهر ، مع انفسادها لايكون بفساد صورتها اذلا صورة للصورة ولوكانت لها صورة ضربا للمثل ننقل الكلام اليها لينتهى الىصورة لايكون فسادها الا بارتفاعها عن الخارج وفي الحواشي القطبية ان اراد بالصورة ماهو جزء الجوهر فبعد تسليم انفساد الجوهر بدون فسادها غير معقول يكون التعرض بقوله وحينئذ الى آخر ضايعاً للزوم التركيب من المقدمة المسلمة وان اراد بالصورة ماله مدخل في قوام الجوهر فبعد تسليم المقدمة المذكورة لايلزم التركيب في الجوهر لجواز ان يكون فساده فبعد تسليم المقدمة المذكورة لايلزم التركيب في الجوهر ونقول فساده فبعد تسليم المقدمة المذكورة لايلزم التركيب في الجوهر ونقول فساده فبعد تسليم المقدمة المذكورة لايلزم التركيب في الجوهر ونقول فساده فبعد تسليم الرائد فيه شيء يقبل الفساد وحينئذ يكون التعرض للثاني ضايعاً يقتضي ان يكون فيه شيء يقبل الفساد وحينئذ يكون التعرض للثاني ضايعاً

۱ – زی و زه: والفاسد لا يبغی

۳۰ زی وزه: بارتفاعه .

واقول فيه نظر لان الثانى دليل آخر مستأنف لاانه تمام الاول حتى يكون ضايعاً والاولى ان يمنع اقتضاءذلك ان يكون فيهشىء يقبل الفساد .

«وانالشيء الواحد» ايوان يمنع انالشيء الواحد «لاتكون فيه قوةالثبات وقوة الفساد بمعنى الارتفاع ٣١ في الخارج» فان قوة الفساد بهذا المعنى لايقتضى محلا لكونه عدما «قالوا في ابطال التناسخ ان النفس حادثة مع حدوث البدن على معنى ان عند حدوث كل بدن لابد وان يحدث نفس لانالنفس حادثة لمامر فيتوقيف حدوثها عنعلتها على استعداد المادة ومادة النفس البدن، فالعلة التامة لحدوثها تتوقف على حدوث البدن الصالح لقبول النفس ، على معنى انها ينعدم بعدمه ويتحقق بتحققه ، والا لجاز وجودها قبل البدن ، اوعدمها مع حدوثه ، وهما محالان» . و في استحالة التالى نظرفانه غيرالنزاع وفي الحواشي لانه لولم ينعدم العلة التامة بعدم البدن ولم يتحقق بتحققه لزم انلايكونالعلة التامة معالبدن واذا لميكن مع البدن فاما ان تقدمت على البدن فلزم وجودها قبل البدن وهومحال ، او تأخرت عنه فلزم عدمها مع حدوثه وفي استحالته نظر لان الواجب اذيكون كذلك بحسب هذاالفرض «وحينئذ يفيض من العلة الفاعلة نفس عندحدوثه فلو تعلقت به نفس اخرى على سبيل التناسخ كان للبدن الواحد نفسان مدبران وهو باطل لانكل احد يجد مدبر بدنه واحداً» وفيه نظر لجواز ان يكون اثنان ولائتمنز سنهما.

«وهومبنىعلى حدوثالنفس المبنى علىفسادالتناسخ» فيكوندورا

٣١ زي وزد وچاپي : عن الخارج .

«ولنختم هذه المقالة بتحقيقين ٣٠ : الاول في امكان الوحي و النبوة» و اعلم انلانسان قوى خمسة باطنة : منها المتخيلة وهي التي من شأنها تـركيب الصورة وتفصيلها مثل انسان ذيرأسين اوعديم الراس ، والاخرى الحس المتشرك وهى التي ترتسم فيها صورجميع المحسوسات على سبيل المشاهدة وان هذهالصورة قديرد عليها منخارج كما يشاهد الاشياءالموجودة في الخارج وقديرد عليها منداخل كالاشياءالتي يراها النائمون والمحرورون فانها ليست مأخوذة من الموجودات الخارجية بل يردعليهامن المتخيلةوان المانع من انتفاء ذلك الوروداما انتقاش الحس المشترك بالصورة الواردة عليهامن الخارج لانها حينئذ لم يتسع لهذهالصور وهذا مانع عائد الى القابل واما انالنفس الوهم استخدمت المتخيلة فلم يتفرغ لافعال نفسها خاصة و هذا مانع عائد الى الفاعل فلووجد المانعان معاً لم يحصل الانتقاش اصلاً ، ولو زال احدهما كما في حالة النوم التي سكن فيها المانع الاول ، اوفي حالة المرض التي سكن فيهاالمانع الثاني ، لاشتغال النفس حينئذ بتدبيرالبدن فربما تسلطالتخيل على الحس المشترك تلوح فيها الصور المحسوسة مشاهدة وان جميع الامور الكاينة في العالم مما تحقق او سيحقق اوهو متحقق في الحال مرتسمة في المبادى العالية من العقول المجردة والنفوس الفلكية، لكونها عالمة بجميعهاضرورة انها اسباب لهذهالامور اما العقول فعلى الوجهالكلى واماالنفوس فعلى الوجه الجزئيي على رأى المشائين وعلى الوجهين جميعاً على رأى الشيخ ، وان النفوس الناطقة يمكنها ان يتصل بتلك

۳۲۰ چاپی وزد وزه : ببحثین .

المبادى المفارقة وينتقش بالصور المرتسمة فيها .

اذا عرفت هذا فاعلم ايضا انه يمكن وجودنفس قويةالجوهر كاملة القوة وافية بالجوانب المتحازية بحيث لايكون اشتغالها بتدبير البدن مانعا منالاتصال بتلكالمبادى ويمكن ايضا انيكون القوة المتخيلة قوية بحيث يقدرعلى استخلاص الحس المشترك عن تعليقات الحواس الظاهرة اى عن الصور الواردة عليها منها واذاكان كذلك فلايبعد لمثل هذه النفوس انيتصل حالة اليقظة بتلك المبادى العالية ويدرك ماارتسم فيها من المغيبات واذاادركت النفس تلكالامور المرتسمة فيها على وجه كل فتحاكى المتخيلة تاك المعانى الكلية المنطبعة فيها بصور جزئية مناسبة لها لان المتخيلة من شأنها محاكاة الامور، ثم ان تلك الصور الجزئيه ينحدر من المتخلية الى الحس المشترك فتصير مشاهدة لصفاءالحس المشترك فربما شاهدا مثالا يخاطبه بكلام يلهمه مناحواله اوسمع كلاما محصل النظم منهاتف واذلم يشاهده كما يحكى من الانبياء عليهم السلام من مشاهدة صور الملائك واستماع كلامهم وربمايكون في اجل احوال الزينة وهوما يعبر عنه بمشاهدة وجه الكريم واستماع كلامه منغير واسطة والى ماذكرنا اشار بقوله:

«لماكان للانسان القوة المتخيلة» وهي التي في البطن الأوسط من الدماغ وشأنها تركيب الصورو المعاني.

«وقوة الحس المشترك» وهى التى فى مقدم التجويف الاول من الدماغ ويجتمع عنده صور جميع المحسوسات «فلايبعد وجود نفس قــوية يتصل بالعقول والنفوس الفلكية وتدرك ماعندهما من المغيبات على وجه كلى

فتحاكيها المتخيلة بصور جزئية مناسبةلها» كمحاكات الخيرات والفضائل بصورجميلة ومحاكاتهاالشروروالرذائل باضدادها «ثمينزل منها الىالحس المشترك فتصير مشاهدة محسوسة لصفاء الحسالمشترك لقوة النفس على استخلاصها عن تعلقات الحواس الظاهره كمايقع» اى الاستخلاص «فى حالة النوم» اى هذه الحالة «يقع فى حالة اليقظه» كما ذكرنا.

«وهوالوحى» انكان صاحبالنفس نبيا والالهام انكان صاحبها وليا كما تقع في حالة النوم وانما قاس هذه الحالة على تلك الحالة لان المتعارف والتسامع يشهد انلكل احد بوقوع اطلاع النفس على الغيب في الجملة حالة النوم بل ليس احدمن الناس الا وقد جرب ذلك من نفسه على وجبه التصديق به اللهم الا ان يكون فاسد الدماغ اونائم قوى التخيل و التذكر على ماذكره الشيخ في النمط العاشر من الاشارات وقوله:

«الا ان المنامات منها صادقة لهذاالسبب ومنها كاذبة» اشارة الى الفرق بين الوحى والمنام ، فان الوحى مع انه فى حالة اليقظة لايكون الاصادقا ، بخلاف المنام فانه قديكون صادقا للسبب المذكور فى الوحى و قديكون كاذبا باحد الاوجه الثلاثة :

«امالانالنفس اذا احست» اى متوسطالالات «بصور جزئية» وبقيت مخزونة فى الخيال وهى القوة التى فى مؤخر التجويف الاول من الدماغ من شأنها حفظالصور «فعندالنوم ترتسم فى الحس المشترك» وهذا السبب كثير الوجود «اولانها» لان النفس او المتخيلة و الثانى اقرب معنى «الفت صورة والفتها فعند النوم يتمثل فيه» اى فى الحس المشترك لانتقالها عن

المتخيلة عندالنوم الى الخيال ثم منه الى الحس المشترك .

«اولان مزاج الدماغ» بلمزاج الروح الحاملة للقوة المتخيلة «تغير فتغير الافعال المتخيلة» بحسب تغيراته فمن مال مزاجه الى الحرارة يرى النيران و من مال مزاجه الى البرودة يرى الثلوج وعلى هذا القياس و انما حصلت هذه وامثالها فى المتخيلة عند غلبة ما يوجبها لان الكيفية التى فى موضع ربما تعدّت الى المجاور له او المناسب كما يتعدى نور الشمس الى الاجسام بمعنى انه يكون سببا لحدوثة اذا خلقت الاشياء موجودة وجودا فائضا بامثاله على غيره والقوة المتخيلة متعلقة بالجسم المتكيف بتلك الكيفية فتأثر به تأثيراً يليق بطبعها وهلى ليست بجسم حتى يقبل نفس الكيفية المختصة بالاجسام فتقبل منها مافى طبعها قبوله على الوجه المذكور و المنامات التى يكون سببها هذه الامور لاعبرة بها بلهى اضغاث احلام و المنامات التى يكون سببها هذه الامور لاعبرة بها بلهى اضغاث احلام

«واماالوحى فلايكون الاصادقا» فهذا هوالفرق واماسب رؤية انصورالتى يراها المرضى من المحرورين وغيرهم فلان النفس حينئذيكون مشغولة بتدبير البدن على ماذكرنا فلايتفرغ لضبط المتخيلة وحينئذيقوى سلطانها عليها فاخذت فى تلويح الصور التى من شانها ان يركبها فى الحس المشترك فيصير تلك الصور مشاهدة ومايرى حالة الخوف فمن هذا القبيل ايضا فان الخوف المستولى على النفس يصدها عن الضبط فلاجرم تقوى المتخيلة على التلويح فيصير الصورة الهائلة كصورة الغول و اشباهها مرتسمة فى الحس المشترك مشاهدة.

«واماامكان النبوة فلان مجرد التصور النفساني قديكون سيبالحدوث انحوادث» ويدل على ذلك وجوه: الاول ان توهم الماشي على جذع يزلقه اذاكان الجذع فوق فضاء ولايزلقه اذا كان على قرارمن الارض الثاني ان توهم الانسان قديغير مزاجه اماعلى التدريج اوبغتة فينبسط روحــه و ينقبض ويحمر لونه ويصفر وقديبلغ هذاالتغير حدأ يصيرالبدن الصحيح بسببه مريضاً والمريض صحيحاً الثالث قوله: «والا» اى لولم يكن التصورات النفسانية سببا لحدوث الحوادث «لما امكن للنفس تد بير البدن» وفي الحواشي القطبية لاحاجة الى هذا اى الى البدن اذكان مكبوبا عليه ويؤكده ما سنذكره «بمجرده» اي بمجرد التصور النفساني لكن الثاني باطل لان تدبيرها لمجردالتصور النفساني فالمقدم مثله «وحينئذ» اى وعلى هذا التقدير وهوكون التصور النفساني سبباً لحدوث الحوادث «يكونالهيولي العنصرية مطيعة للتصور النفساني» في الجملة وفي الحواشي القطبية فيه نظر لان اللازم تأثير النفس في الهيولي التي اتصلت بها اما فيغيرها فممنوع واقول : هذا النظر انما يتوجه ان لوفسر قوله حينئذ بتقديركون تدبيرالنفس البدن بمجرد التصورالنفساني وامااذا فسربالتقدير الذي فسرناه به فلاعلى مالايخفي ولاجل انلايتوجه على ماذكره المصنف هذاالنظر قالصاحب الحواشي فيماسبق آنفا لاحاجة الى البدن اى الواجب الاقتصار على التدبير ليلزم منه ظاهرا تأثيرها في المادة المبانية الغير المتصلة بها لعمومالتدبير حينئذ ولقايل انيقول التدبيرالذي به فسرتم قولـــه و حينئذ هوكونالتصور النفساني سببا لحدوث الحوادث فيالبدن لامطلقا ادهواللازم من الدليل لاغير فاللازم منه ايضا تأثير النفس في الهيولي التي اتصلت بها لاغير فعلى التفسيرين لابد وان يزاد عليه شيء نيلزم تأثير النفس في الهيولي المباينة .

«فيجوز وجودنفس قوية نسبتهاالي عالم الكون والفساد نسبةالنفس الى البدن» اى كماان البدن مطيع للنفس يكون هيولى العالم العنصرى مطيعة لتلك النفس القوية «حتى يكون تصوراتها سببا لخرق العادات فتصدر» منها في اجسام هذا العالم خصوصا في جسم صار اولى بها لمناسبة تخصه مع بدنها «الامورالغريبة ٢٣ التي هي المعجزات» اذا كانت مقترنة بالتحدى مععدم المعارض فاذن المعجز امرخارق للعادة مقرون بالتحدي مع عدمالمعارض، قولنا امريشمل القول والفعل وقولنا خارق للعادة ليخرجمالا يكون خارقاللعادة فانهلايكونمعجزا وقولنا مقرون بالتحدى ليتميز عن الكرامات وقولنا مععدم المعارض ليتميز عنالسحرونحوه الاان المصنف لماكان كلامه في النبوة وهي انما لايتحقق الابالتحدي فلاجرم لم يتعرض لهذاالقيد وذكرالشيخ في آخرالنمط العاشرمن الاشارات نصيحة، وحاصلها النهى عنمذاهب المتفلسفة الذينيرون انكارمالا يحيطون بهمن المعجزات والكرامات وبالجملة كل مايكون على خلاف العادات علما وحكمة عملى انالحمق في انكار مالم يعرف امتناعه ليس دون الحمق في الاعتراف بمالم يعلم ثبوته والامر بالاعتصام بحبل التوقف الى ان يقوم البرهان على ثبوت طرفى ذلك الشيء ، وهذا هو الحق فان الجزم بالقضية المحتملة من غير

٣٣ زدو زه: العجيبة.

برهان من الحماقة سواء كان فى الاثبات كما يكون من العوام اوفى النفى كما يكون من المتفلسفة ، ويحتمل ان يقال ان الحمق الاول اقرب السى السلامة لما انه موافق للشرايع وفيه من المصالح مافيه بخلاف الثانى فانه مناف للشرايع وفيه من المفاسد مافيه . ونعم ماقال الشيخ فى آخر تلك النصيحة : واعلم ان فى الطبيعة عجائب والقوى العاليه الفعالة و القوى السافلة المنفعلة اجتماعات على غرائب ومن اراد تحقيق مقامات العارفين وكيفية ترقيهم فى تلك المقامات واسرار الايات الصادرة عنهم فعليه بالنمط التاسع والعاشر من الاشارات فان الشيخ بين جميع ذلك فيهما على وجه لم يسبقه من قبله ولم يلحقه من بعده .

«الثانى فى احوال النفس بعد المفارقة، منهم من قال انها تنعدم وتعاد مع البدن بعينها على ويتعلق به ولا برهان عليه «ومنهم من قال يتوقف وجودها على البدن المعين والالما وجدت معه ويلزم من انعدامه انعدامها» وفيه نظر لانانمنع توقف وجودها على البدن وانما يكون كذلك لولم يكن موجودة قبل البدن ولئن سلمنا ذلك لكن قلتم بان بقائها متوقف عليه فانه شرط ولا يلزم من انتفاء الشرط المعد انعدام المعلول .

«ومنهم منقال بقدمها وامتناع قيامها بنفسها فاذا انعدم البدن يتعلق ببدن آخر وقبل هذاالبدن كانت متعلقة ببدن آخر» وفيه نظر لانا لانسلم قدمها ولانسلم انه لايمكن ان يقوم بنفسها بدون التعلق بالبدن فان مسن الجائز ان يكون استكمالها متوقفا على البدن فيكون البدن آلة لكمالها

٣٤ زي وزد: بعينهما .

فيتعلق به فاذازالاالبدن تبقى موجودة بعلة وجودها .

«ومنهم منقال بحدوثها وبقائها بعدالبدن» وفي الحواشي القطبية في بعض النسخ بعدالعدم اي بعدعدم البدن «قائمة بنفسها ويكون لها سعادة وسببها ادراك الملائم من حيث هو ملائم وشقاوة وسببها ادراك الملائم لها» اي للنفس «ادراك الموجودات بان يحصل لها مايمكن ادراكه من الحق الاول وانه واجب لذاته برى عن النقائص منبع لفيضان الخير».

«ثه يدرك ماصدرعنه على الترتيب الواقع في الوجود» وهذاكله بحسب القوة النظرية و اما ماهو بحسب العملية فاليه اشار بقوله:

«ثم يحصل لها بعدذلك التنزه عن الهيأت البدنية الردية التي يوجب استغراقها» اى استغراق النفس «فى مقتضيات القوى الجسمانية» كالشهوة والغضب «والغفلة عن العالم العقلى وآفتها بان يحصل لها الشعور بامكان الكمالات واكتساب المجهولات من المعلومات فيشتاق اليه والاعتقادات» اى وبان يحصل لها الاعتقادات «الباطلة المنافية للحق والاخلاق المذمومة الردية البدنية» فان قيل لم لم يحصل لتلك النفوس الشعور بامكان الكمالات والاشتياق اليها قبل المفارقة فنقول: الاستغراق في شواغل البدن وعوائقه يمنعها من الشعور بامكان الكمالات والاشتياق اليها فان اشتغال النفس بالمحسوسات يمنعها من الالتفات الى المعقولات فلا يجد منها ذوقا فلم يحصل لها اليها شوق كالعنين الذى لايشتاق الى الجماع والاصم الذى

٣٥ زى وچاپى: المجهول من العلوم.

لايشتاق الىسماع الالحانواليه اشار بقوله:

«الاان حالة التعلق بالبدن لا يحصل لهاالسعادة والشقاوة لاستغراقها في تدبير البدن فاذا فارقت زال العائق» اي عن السعادة و الشقاوة و هـو تدبير البدن «ويثبت السعادة والشقاوة ويختلف مراتب النفوس بحسب اختلاف السعادة والشقاوة وكلذلك» اى السعادة والشقاوة بهذا الوجه مبنى «على حدوث النفس وفساد التناسخ وقد عرفت مافيهما قال الاستاذ اثيرالحق والدين بردالله مضجعه ونحن نقول: انالنفس انماتعلقت بالبدن لتوقف كمالاتها عليه» والالما تعلقت «فاذااستكملت بواسطته وتجردت عن الهيأت البدنية الردية لهيبق لهاشوق الى البدن فلايتعلق ببدن آخر بعد خراب البدن بل يجذبها الكمال الى عالم القدس وتنخرط في سلك الجبروت وان استكملت ولكن لم تتجرد عن الهيأت المذكورة لم يبق لها ايضاحاجة الى البدن فلايتعلق ببدن آخر لكن تبقى بسبب الهيئات البدنية الباقية معذبةالي انتزول لانها ليست لازمة لها فانها عرضت بسبب مباشرةالامور البدنية فتزول آخرالامر ويحصل لهاالسعادة الكاملة وانالم يستكمل بقيت محتاجة الى البدن فانلم يكن هيأت ردية احتمل انتبقى قائمة بنفسها بعد البدن ويحصل لهاالخلاص عن العذاب، وهو الجهل بما يجب أن يعلم «ويحتمل ان يجذبها الحاجة الى الكمال الى التعلق ببدن آخر انساني وان كان فيها هيئات ردية يحتمل ان تبقى معذبة بتلك الهيئات دائماً » وان كانت عارضة بسبب مباشرة الامورلكونه غير مستكملة.

«ويحتمل ان يجذبها تلك الهيئات الى التعلق ببدن آخر حيو اني» واكثر

مافى هذاالبحث ظنون وحسبانات لم يقم على شيء منها برهان فلايصح الاعتقاد بشيء لمامر في النصيحة المنقولة عن الشيخ بل يجب التسريح السي يقعة الامكان الى ان يقوم على ذلك البرهان على ماقال: «ولايمكن الجزم بشيء من هذه الامور والله اعلم بالسرائر» والامام لما ذكر في الملحض احوال النفس بعد المفارقة وذكر ما عليها قال وبالجملة معرفة الاحوال بعد الغيبة عسرة لا يعلمها بالحقيقة الاالله سبحانه وتعالى «وليكن هذا اخر ما نورده في العلم الالهي و نتلوه القسم الثاني في الطبيعي و الحمد لله على الاتمام وصلواته على محمدولي الاكرام» وليكن هذا آخر ما اردنا ايراده في شرح هذا القسم ولواهب العقل و الحياة، ومفيض العدل و الخيرات،

حمد لاتعدو لاتحصى ، وشكر لايحصر ولايستقصى ، صلى الله على سيدنا محمد خاتم النبيين وعلى آله واصحابه الطاهرين ·



# شرح حكمة العين

للعلامة شمس الدين محمدبن مباركشاه بخاري

«القسم الثاني»

«فى العلم الطبيعى وفيه مقالات:» «المقالة الاولى»

«فى احكام الجسم وما يتعلق به» وفيها مباحث:

## سَتُ اللَّهُ الْحَالَ الْحَال (دو به نستمین))

### «القسمالثاني في العلم الطبيعي» «وفيه مقالات:»

#### «المقالة الأولى في احكام الجسم وما يتعلق به»

اى بالجسم و فيها مباحث: المبحث الاول فى نفى الجزء الذى لا يتجزى ، وبيان امتناع تالف الجسم مما لا يتناهى ، وما يتعلق به ، واعلم ان الحكماء ذهبوا الى ان الجسم مركب من اجزاء غير متناهية بالقوة على معنى انه لا ينتهى القسمة الى حدلا يكون قابلا القسمة ، بل دائماً يكون قابلا للقسمة وان كانت تلك الاجزاء لا يحصل بالفعل ، ومذهب جمهور المتكلمين ان كل واحد من الاجسام البسيطة مؤلف من اجزاء موجودة بالفعل متناهية ، وكل واحد من تلك الاجزاء لا يقبل القسمة بوجه ما اصلا الكرا لصغره ، ولا قطعاً لصلابته ، ولا وهما لعجزه عن تمييز طرف منه عن طرف ، وانقسام الجسم اليها عندهم فى الكمية ، لا كانقسامه فى العقل الى الهيولى والصورة ، عند الحكماء ويلزمهم من تالف الجسم ذوات المقادير منها ان لا يتداخل فانها ان تداخلت فلا يحصل منها مقدار ، وقد اعترفوا به

كيف و عندهم منها المقادير والاجسام ، والذى يبطل مذهبهم وجوه: احدها انه:

«لووجد جزء لایتجزی فان لم یماسه جزء آخر اوماسه وتداخلا» ای بالکلیة بان یکون لمجموعهما مقدار احدهما «لم یکن فی الوجود ذومقدار» لما ذکرنا «والا فالجانب الذی به یماس الاخر غیرالذی لایماس به فینقسم» واعترض علیه بان المماسة والملاقاة انمایکون بالنهایة بالضرورة والنهایة عرض قائم بالمتناهی فیلزم ان یکون لذلك الجزء نهایتان لاجزیان فلایلزم الانقسام والجواب عنه ان الاشارة الی النهایتین ان کانت واحدة لایحصل مقدار ولا از دیاد حجم ضرورة وان لم یکن واحدة بل اثنتین فمحل احدیهما غیرمحل الاخری فیلزم الانقسام الثانی قوله:

«ولانه لووجد اجزاء لا يتجزى فالطوق العظيم من الرحى اذاقطع جزءا فالصغير لا يقطع مثله اواكثر والالكانت المسافة التى يقطعها الصغير مثل التى يقطعها الكبير» على التقدير الأول «اواكثر» على التقدير الثانى «بل اقل فينقسم وكذلك الكلام فى الفرجار ذوالشعب الثلث» اى لووجد جزء لا يتجزى لاستحال ان يرسم الدواير بالفرجار ذى الشعب الثلث، و ذلك لا نااذا رسمنا الدوائر به فاذا قطعت الشعبة الخارجة جزء اقاما ان يقطع الشعبة المتوسطة جزء او اقل منه او اعظم الى آخر مامر ذكره واعترض عليه اصحاب الجزء با نالانسلم ان الصغير اذالم يقطع المثل او اكثر على تقدير قطع العظيم لزم ان بقطع اقل بل تقف الصغير فى بعض ازمنة حركة العظيم فلايلزم الانقسام، يقطع اقل بل تقف الصغير فى بعض ازمنة حركة العظيم فلايلزم الانقسام، وارتكبوا القول بانفكاك الرحى ولا ينفع لهم الفرض فى الحديد والالماس،

فان قدرة الله تعالى لا يعجز عنشىء فلابدمن اقامة برهان عليه ، فنقول: نوكان الامركذلك مع جواز ان يكون الطوق العظيم اعظم من الصغير مرارا كثيرة لزم ان يكون سكنات الصغير اضعاف حركاته لان بنسبة مازادت اجزاء مسافة العظيم على اجزاء مسافة الصغير وجب ان يزيد سكنات الصغير علىما فيه من الحركات لكن الامرليس كذلك والالما كانت حركات الصغير محسوسة لكونها مغمورة في السكنات اوماكان ما يحس فيه من السكنات اضعاف ما يحس من الحركات وذلك بخلاف الواقع الثالث قوله:

«ولان الجسم لوتركب من اجزاء لا يتجزى فعند حركته» اى حركة الجسم «يلزم حركته» اى حركة الجزء الذى لا يتجزى «من جزء الى جزء آخر ومحال ان يوصف بالحركة حال ما يكون ملاقيا للجزء الاول لانه لم يسرع فى الحركة «اوللجزء الثانى» لانه حينئذ اقتضت الحركة «بل حال ما يكون على الفصل المشترك فينقسم الجزء» لان مامنه تلاقى احدهما غير مامنه يلاقى الاخر وما تلاقى من كل واحد منهما لذلك الجزء غير ما لايلاقيه الرابع قوله:

«ولان الشمس اذا ارتفعت» وتوجيهه ان يقال: لوكان القول بالجزء حقا لكانت الاجرام الفلكية والعنصرية مركبة من اجزاء لا يتجزى واذاكان كذلك فاذا ارتفعت الشمس «جزءاً لا يتجزى فان انتقض من ظل الخشبة المقابلة لها المفروزة ألا في الارض جزءا أواكثر فكان طول الظل» اى طول الظل الذي انتقض من اول النهار الى منتصفه «مثل ارتفاع الشمس في نصف الظل الذي انتقض من اول النهار الى منتصفه «مثل ارتفاع الشمس في نصف

٣٦ چاپي وزد: المغروسة .

النهار» على التقدير الاول «واكثر» على التقدير الثاني «وان انتقضاقل انقسم الجزء» الخامس قوله:

«ولان تلك الاجزاء ان لم يكن كرية» وتوجيهه ان يقال الجزء متناه وكل متناه مشكل وكل مشكل اماان يحيط به حد وهو الكرى اوحدود وهو المضلع فيكون الاجزاء اماكرية اولافان لم يكن كرية «كان احد جانبيه غير الجانب الاخر» لانه اذالم يكن كرية فيكون مثلثا اومربعا او مخمسا أوغير ذلك من الاشكال الكثيرة الاضلاع وحينئذ كان جانب الزاوية منه غير جانب الضلع واقل فيلزم الانقسام.

«وانكانت كرية فعند انضمام بعضها الى بعض يحدث قرج خالية كل واحدمنها اقل من الجزء» واذا وجد شيء اقل من الجزء يلزم انقسامه .

«لايقال النقطة موجودة لانها طرف الخط الذي هوطرف السطح الذي هوطرف السطح الذي هوطرف الجسم الموجود وطرف الموجود موجود فمحلها غير منقسم والا انقسامها لان الحال في احد جزئيه غير الحال في الاخر» واذاكان معلها غير منقسم يلزم وجود شيء متحيز غير منقسم وهو الجزء الذي لا يتجزى و قوله:

«ولان الحركة الحاضرة غير منقسمة» حجة اخرى للمثبتين وتوجيهها ان يقال: الجزءموجود لان الحركة موجودة وهى تنقسم الى ماض ومستقبل والحركة الماضيه والمستقبلة معدومتان فالحركة الموجودة هى الحاضرة وهى غير منقسمة «والالكانت اجزائها غير مجتمعة لان شان اجزاء الحركة ذلك فلايكون الحاضرة حاضرا» لكون بعض اجزائه ماضيا وبعضها مستقبلا

هذا خلف واذالم يكن الحركةالحاضرة منقسمة .

«فالمسافة التى تقع عليها الحراكة غير منقسمة» وفي الحواشي القطبية اى في الطول لانه اللازم من الدليل فلايلزم الجزء اذن الا اذابين عدم انقسامه في العرض والعمق ايضا وبيانه على نحو مامر «والالكانت الحركة الى نصفها الحركة الى كلها» فيلزم انقسام تلك الحركة الحاضرة وهومحال لمامتر واذا لم يكن المسافة التى يقع عليها الحركة منقسمة يلزم وجود الجزء وهو المطلوب.

«لانانقوللانسلم انطرفالموجود موجود فانالاطراف امورموهومة لاهوية لها ولاتميز لها في الاعيان، وفي الحواشي القطبية انهذا المنع لايناسب مذهب الحكيم لان الاطراف موجودة عندهم وقال الفاضل الشارح: انالاطراف من انواع الكم المتصل الموجود فكيف يكون معدومة ، و نظرلان النقطة طرف وليست من انواع الكم المتصل والكلام فيها لا في الخط والسطح الذين همامن انواعه . والحق انطرف المقدار لولم يكسن موجوداً لم يكن ذلك المقدار متناهيا فلابد ان ينقطع المقدار المتناهى في ذهابه عند شيء فذلك الشيء هوطرفه ، والفقه فيهانه ان اريد بالطرف مابه ينتهى المقدار فهولامحالة موجود ذووضع كالمقدار وان اريدبه فناء المقدارونفاده هوامرعدمي لكن ليس عدمامحضا بلعدم بعدوجو دماو لاشك ان نفاد المقدار وفناءه انما يكون عندشىء هو اماان يكون مقدارا اولم يكن مقدارا فذلك هوالطرف بالحقيقة فاذن اطراف المقادير المتناهية موجودة بلاريبة . «ولئن سلمنا ذلك لكن لانسلم انقسامه بانقسام محلها وانما ينقسم انلوكان حلولها حلول السريان وهوممنوع» لانطرف الخط لايقوم بالخط حلول السريان وفي الحواشي القطبية انحلول السريان في الشيء قدنعني كون الحال محتاجا في وجوده الى المحل وحلول النقطة في المحل بالمعنى الثاني ولايلزم من هذا انقسامها بانقسام محلها .

«واما انقسام الحركة الحاضرة فان اريد به الانقسام الوهمي فلانسلم اناجزاءها لايجتمع واناريد بهالانقسام بالفعل فلايلزم من عدمه وجود الجزء لجواز كونها منقسمة بالقسمة الوهمية اوالفرضيه» واعلم ان تقسيم انحركة الى الماضي والحال والمستقبل غير صحيح لان الحال حد مشترك هونهاية الماضي وبداية المستقبل والحدود المشترك بين المقادير لايكون اجزاءلها اذلوكانت اجزاء للمقادير التي هي فصولها لكانت المنقسمة الي قسمين الى ثلاثة اقسام ، والقسمة الى ثلاثة اقسام قسمة الى اربعة اقسام، والقسمة الى اربعة اقسام ، قسمة الى خمسة اقسام ، هذا خلف بل هــى موجودات مغايرة لماهي حدودلها بالنوع وايضاً لايلزم من عدم الحركة الماضية والمستقبلة فيالحال عدمها مطلقا والايلزم من عدم الحركة الحاضرة في الماضي والمستقبل عدمها مطلقا فالحركة الماضية لها وجمود في الزمان الماضي والحركة المستقبلة لها وجود في الزمان المستقبل وقوله: «وعلم منه امتناع تركب الجسم من اجزاء لايتجزى غيرمتناهية» اشارة الى بطلان مذهب النظام من متكلمي المعتزله فانهم يقولون: ان

الجسم البسيط مركب من اجزاء لايتجهزى غيرمتناهية موجودة بالفعل

والذى يدل على بطلان تركتب الجسم البسيط من اجزاء غير متناهية سواء كانت تلك الاجزاء ممكنة الانقسام اوممتنعة الانقسام وجهان والى الوجه الاول اشار نقوله:

«ولانه لوتالف» اى الجسم المتناهى «مناجزاء غير متناهية لكان قطعه بالحركة فى زمان متناه قطعا لاجنزاء غير متناهية» لان المتحرك على المسافة لايتمكن من قطعها الابعد قطع نصفها ولايتمكن من قطع نصفها الابعد قطع نصفها الابعد قطع نصف نصفها واذاكانت الاجزاء غير متناهية وقطع الاكثر بعدالاقل امتنع قطع تلك المسافة الافى ازمنة غير متناهية لكن هذا ليس كذلك لانانرى عيانا قطع مسافات كثيرة فى زمان متناه واعلم ان قطع اجزاء غير متناهية فى زمان متناه انمايكون محالا لولم يكن الزمان ايضا متالفامن أجزاء غير متناهية واما اذاكان على ماذهبوا اليه فلا فاعلم ذلك والى الوجه الثانى اشار بقوله:

«ولكان تأليفها مفيداً لوجودابعاد غيرمتناهية» وذلك لان كل عدد متناه من الكثرة اذا اخذ مؤلفاً فانلم يكن حجم ذلك المجموع ازيد مسن حجم الواحد لم يكن التاليف مفيداً لوجود ابعاد غيرمتناهية وذلك لانكل عدد متناه من الكثرة اذا اخذ مؤلفا فان لم يكن حجم ذلك المجموع ازيد من حجم الواحد لم يكسن التأليف مفيداً للمقدار لان الحجم لايزداد به و ان كان التاليف مفيداً للمقدار لان الحجم الاجزاء المؤلفة غير متناهية كان مقدار الجسم غيرمتناه وفيه نظر لان ذلك انمايلزم لولم يقل الخصم بالتداخل اوقال بحصول البعد من الاجزاء المتاهية وانما تعرض لذلك الخصم بالتداخل اوقال بحصول البعد من الاجزاء المتناهية وانما تعرض لذلك

لان من الاحتمالات تالف الجسم البسيط من اجزاء غيرمتناهية ممكنة الانقسام موجودة بالفعل وانلم يذهب اليه ذاهب، فذكران تألف الجسم المتناهي من اجزاء غيرمتناهية ممتنع سواء كانت الاجزاء ممتنعة الانقسام وممكنة الانقسام ليلزم من ذلك مع امتناع تركبه من اجزاء متناهية ممتنعة الانقسام صحة قوله:

«فعلم انالجسم ليس فيهاجزاء بالفعل بلهو متصل واحد في نفسه كماهو عندالحس» كماذهباليه جمهور الحكماء «والاسباب المروجبة للقسمة اماالفك اوالوهم اواختلاف عرضين» لأن الانفصال اما انيكون مؤديا الى الافتراق اولايكون والثاني اما انيكون فيالخارج اوفي الوهم والاول منا بالفك والقطع والثاني منا باختلاف عرضين والثالث ما بالوهم لايقال لايلزم من ذلك اتصال في نفسه وانمايلزم ان لوكانت الاحتمالات منحصرة فيهذه الاربعة وهو ممنوع لجواز تألفه من اجزاء متناهية ممكنة الانقسام لانانقول: الاحتمالات منحصرة في الستة: لان الجسم البسيط قابل للانفصال فلايخلو اما ان يكون المفاصل حاصلة فيه بالفعل او لم يكن والاول اما اذيكون تلكالمفاصل متناهية اوغير متناهية وعلىالتقديرين اما اذيكون ممتنعة الانقسام اوممكنة الانقسام والثاني اما اذيكون قابلا للانقسامات متناهية اوغير متناهية فذكرالمصنف هيهنا بطلان الاحتمال الاول وهوتألف الجسم مناجزاء لايتجزى متناهية كماذهباليه جمهور المتكلمين ، والثالث وهو تألفه من اجزاء لايتجزى غيرمتناهية كما ذهب اليه النظام، والرابع وهو تالفه من اجزاء غير متناهية ممكنة الانقسام، والخامس وهوكون الجسم المتصل قابلالانقسامات متناهية كماذهب اليه الشهرستانى واليه اشار بقوله: «ولاينتهى» اى الجسم الذى هومتصل فى نفسه «فى القسمة الى حد لاينقسم» والالزم القول بالجزء الذى لايتجزى و قد ابطلناه وذكر فى الالهى بطلان الاحتمال الثانى وهو تألفه من اجزاء متناهية ممكنة الانقسام كماذهب اليه ذيمقر اطيس فتعين حقية السادس و هو كون الجسم المتصل قابلا لانقسامات غيرمتناهية واليه اشار بقوله:

«بلهو» اى الجسم المتصل في نفسه كما عندالحس «قابل للقسمة الى غيرالنهاية نعم القسمة الانفكاكية ربما تقف لمانع» كالصغر و الصلابة «دونالوهمية» لايقال: الاحتمال الثاني ينقسم الى احتمالين: احدهماكون تلكالاجزاءالمتناهية الممكنة الانقسام متحدة الحقيقة والثاني كونها مختلفةالحقيقة «والذىذكر فىالالهى يدل على بطلان الاول منهما دون الثاني فلابدمن ابطاله ايضاً ليتعين ماذهب اليه الحكماء لانانقول: لااحتمال للاحتمال الثاني منهما لانه اذاكانت تلك الاجزاء مختلفة الحقيقة لم يكن الجسم المتالف منها بسيطا والكلام فى الجسم البسيط وفيه نظر واذا ثبت انالجسم البسيط فىنفسه متصل واحد فاذا انفصل فالقابل للانفصال ليس هوالاتصال لانه لايبقى معالانفصال والقابل يبقى معالمقبول فهو شيء آخر كان عندالاتصال قابلاً له ثم عندالانفصال صار قابلا له وهوالهيولى والافلاك وانالم يقبل الانفصال بالفعل لكن طبيعة الجسمية واحدة فاذا افتقرالبعض الى الهيولى افتقرالكل اليها فاذن الجسم عنصريا كان اوفلكيا مركب من الهيولي والصورة اذا تحقق ذلك فنقول:

«الهيولى لامقدار لها فى ذاتها والالماقبلت الا مايطابقها» اى مسن المقدارلكنهايقبل مالايطابقها بناءعلى ثبوت التخلخل والتكاثف الحقيقيين واذالم يكن لها مقدار فى ذاتها يكون نسبتها الى جميع المقادير على السوية وفى الحواشى القطبية هذا انما يدل على انها لامقدار خاصا لها واما نفس المقدار فلا والذى يدل على انها لامقدار خاصا لها انها لوكانت كذلك كانت متصلة لذاتها ولزم احتياجها الى هيولى اخرى لقبولها و هكذا الى غير النهاية وهو محال . «لكن المقدار يعدها لقبول الانقسام» وان لم يبق عند حصول الانقسام كالحركة فأنها تعدالجسم لحصوله فى المكان وان لم يبق عند حصوله فيه فاذن الهيولى يقبل القسمة بواسطة المقدار و قدمر ذلك فى الالهى وقوله:

«وانقسامها لایقتضی ان یکون لها هیولی اخری لکونها غیرمتصلة بذاتها» اشارة الی جواب سئوال مقدر وهوان یقال لوکان الجسم بعد اتصاله محوجاً الی هیولی لکان انقسام الهیولی بعداتصالها محوجا السی هیولی اخری ویتسلسل والجواب انانقسام المتصل بذاته محوج السی هیولی والهیولی غیر متصلة بذاتها بل بسبب الصورة فلایقتضی انقسامها ان یکون لها هیولی اخری .

## «المبحث الثاني» في ان كل جسم فله شكل طبيعي وحيز طبيعي

قال «و لكل ٢٠ جسم شكل ٢٠ طبيعى و حيز طبيعى» و فيه نظر لان الحيز و المكان مترادف عند الحكماء و ليس لكل جسم مكان اذ لامكان للمحدود ، لذلك قال الشيخ فى الاشارات : انك لتعلم ان الجسم اذا خلى و طباعه ولم يعرض له من خارج تثير غريب لم يكن له بدمن موضع معين وشكل معين ولم يقل كل جسم اللهم الافسر الحيز بغير مافسربه المكان اوفسر الحيز والمكان بماله الوضع لذاته وللحاصل فيه بسببه اعنى الوضع بمعنى قبول الاشارة الحسية اوالبعد المساوى للمتمكن والمتحيز الى غيرذلك «لانه لوفرض مجردا عن العوارض المفارقة يلزمه شكل وحيز بالضرورة ولانعنى بالطبيعى الا فلك» وهوظاهر .

«والشكل الطبيعى للبسيط» و هـوالذى ليسفيه اختلاف طبائـع «الكرة» وصوابه الكرى لان الكرة هو المشكل لاالشكل ويمكن ان يكون تقديره الشكل الكرة ٩٥ فحذف المضاف واقام المضاف اليه مقامه ، و ذلك لان طبيعة الجسم البسيط اىقواه طبيعة واحدة والطبيعة الواحدة فـى

٣٧ ـ زي وزا: كل جسمفله.

۳۸ چاپی : مکان طبیعی .

٣٩ زى وزا : شكلالكرة .

المادة الواحدة لاتفعل الافعلا واحدا ويلزم من هذا ان يكون كريا واليه اشار بقوله:

«لان غيرالكرة» كالمثلث والمربع وغيرهما من المضلعات لاشتمالها على الخطوط والزوايا «مختلف الهيئات فتخصيص احد جوانبه بهيئةدون اخرى ترجيح بلامرحج» فان قيل : لووجب ذلك فمابال اجزاء الارض ليست مستديرة معانها بسيطة ، اجيب عنه بان استدارتها زائلة بالقسر و يبوستها مانعة من العود اليها فانقيل: القول بذلك يقتضي ان يكون طبيعة واحدة مقتضية لشيء ولما يمنع منحصول ذلكالشيء وهومحال ، اجيب عنه بانكم اناردتم انذلك مستحيل مطلقا فهو ممنوع واناردتم بالذات فهومسلم لكن المنع منحصول ذلك الشيء انماوقع هيهنا بالعرض فان الطبيعة اقتضت بالذات شكلا واقتضت كيفية حافظة للشكل واقتضاءها تلكالكيفية لاينافي اقتضائهاالشكل بل هومؤكدله ، لو خليت و طبيعتها لكونها حافظةله فلم يكن الطبيعة مقتضية لشيء ولمايمنع منحصول ذلك الشيء بالذات لكن القاسر لما ازال الشكل ولم يزل الكيفية صارت الكيفية حافظة للشكلالقسري فهي مانعة عنالعود الىالشكل الطبيعي بالعرض و انما عرض ذلك اى المنع عن العود لزوال اجزاء الارض الى الحالة الطبيعية من وجه و بقائها عليها من وجه .

«وليس لجسم واحد حيزان طبيعيان لانه انحصل في احدهما كان الاخر متروكا بالطبع وان لم يحصل في شيء منهما» لقاسرفاذا ارتفع القاسر «امتنع ان يتوجه في حالة واحدة اليهما بل الى احدهما فقط فيكون الاخر

ايضاً متروكا بالطبع» وقد فرضنا انكل واحد منهما له حيز طبيعي هــذا خلف. و هذا في البسيط ، واما المركب فلما لم يكن لهمكان يختص ب في اصل الابداع لان التركيب امر يعرض بعد الابداع ، وايجاد مكان على سبيل الابداع ، قبل التركيب يطلبه المركب اذاحصل يقتضي وجودالخلاء حالة الابداع وهومحال ، فامكنة المركبات هي امكنة البسائط بعينها، واذا كان كذلك فالجسم المركب اماان يكون احد بسائطه غالباً عـــلىالباقية بالاطلاق، اولا فان كان غالبا فمكان ذلك المركب هو المكان الذي يقتضيه ذلك البسيط الغالب ، وان لم يكن في بسائطه ماهو الغالب بالاطلاق فلابخلو اماان يكون الاجزاء التي امكنتها فيجهة واحدة غالبة على الباقية، اولا وحينئذيكون تلكالاجزاء معآغالبة بحسب طلب جهةالمكان اولايكون كذلك ، بلتساوت فيه مقادير القوى ، وعلى الاول يكون مكانه مايقتضيه الغالب فيه بحسب طلب جهة مكانه، مثلا اذاكانت الاجزاء النارية والهوائية معا غالبتين على الباقيتين كان من الواجب ان يكون مكان المركب مكان احدهما ، وعلى الثاني يكون مكانه المكان الذي اتفق فيهتركيبه و اليــه اشار بقوله:

«والحيزالطبيعى للمركب حيزالبسيط الغالب فيه» اما مطلقا و اما بحسب مكانه «اوما يتفق» اى والحيزالذى يتفق «تركيبه فيه عنداستواء المجاذبات بالطهالتى فيه المكان الذى اتفق وجوده فيه فان ذلك يقتضى بقاؤه ثمة والتقسيم غير حاصر لخروج مايكون جزءاه اللذان مكانا هما في جهتين غالبين كالارض والنار.

### «المبحث الثالث في المكان»

قال: «والمكان مايتمكن فيه الجسم» وفي الحواشي القطبية قيل المكان هو السطح مطلقا لان الفلك الاعلى متحرك فلهمكان وليس سوى سطح المحوى وللفلك الاوسطمكانان سطح الحاوى وسطح المحموى ومايقال: من ان الجسم الواحدله مكان واحد محمول على جهة واحدة ومافيه غيرخاف عليك ، واعلم ان للمكان امارات اربعة باتفاق الجمهور: الاول ان ينسب اليه الجسم بلفظ في ومافي معناها من الالفاظ الدالة على الظرفية من اى لغة واليه اشار بقوله والمكان مايتمكن فيه الجسم ، الثاني صحة انتقال الجسم عنه الى غيره واليه اشار بقوله:

«ولايكون نفس التمكن أفيه مانعا من الانتقال منه» فان قيل مسن الاجسام مالا يصحعليه الانتقال كالافلاك قلنا نفس التمكن لا يمنع مسن انتقالها بل امتناع انتقالها بسبب آخر كصورة نوعية اوغيرها لالانها اجسام متمكنة، الثالث استحالة حصول جسمين فيه، الرابع اختلاف المكان بالجهات مثل فوق واسفل والغرض من ذكر الامارات ان المتنازعين في ماهية المكان اوفى مفهوم اسمه ان لم يسلم احدهما للاخر علامة تصحيح قاعدته بحجة فان الاصطلاحات لا يناقش فيها ويصير ذلك خلافا لغويا لاحقيقيا وان اصطلح فان الاصطلاحات لا يناقش فيها ويصير ذلك خلافا لغويا لاحقيقيا وان اصطلح

٠٤ چاپى وزا : المحاذيات .

١٤ چاپى وزه: المتمكن.

بعض الناس على ان المكان ما يستقر عليه الجسم مثلا ليس لاحد ان يمنعه عن هذا الاصطلاح.

«ولا يجوزان يكون» اى المكان «معدوما لكونه مشار آاليه» لانانشير الى هذا الحيزوذلك الحيزولاشىء من المعدوم بمشار اليه «فهو اذن موجود وليس» اى المكان «خلاء لانه ٤٠١ اى الخلاء «محال» واعلم ان القائلين فرقتان : فرقة تزعم أنه لاشىء محض ولهذا قال الامام: هو ان يوجد جسمان لا يتلاقيان ولا يوجد بينهما ما تلاقى و احدا منهما ، و فرقة تزعم انه مقدار مجرد عن المادة من شانه ان يشغله الاجسام بالحصول فيه ، فلولم يكن الخلاء محال بل كان خلاء اكان اماعدما محضاً او مقداراً مجرد اعلى ماقال :

«والالكان عدماً محضاً اومقداراً مجرداً» اى عن المادة «والاول محال» لانه لوكان خلاء لكان قابلاً للزيادة والنقصان ضرورة ان الخلاء بين الجدارين اقل من الخلاء بين المدينتين ومساوللخلاء بين الجدارين الاخرين بعد احدهما عن الاخر مساولللاولين واذاكان كذلك لايكون عدما محضا والمراد من قوله «لكونه قابلاً للزيادة والنقصان» ما ذكرناه لاانه قابل للزيادة والنقصان في نفس الامر «وكذا الثاني» اى محال «لمامر» من استحالة انفكاك الصورة عن الهيولي هكذا في الحواشي القطبية وفيه نظر بلذلك اشارة الى ماقال بعدذكره تناهى الابعاد والمقدار لا يوجد مفارقا عن المادة والالكان غنيا بذاته عنها فلا يحدل فيها البتة و لوجهين

٢٤ ـ مت وچاپى: باسقاط لانه محال .

٣٤ مت وزد: وكذلك.

آخرين والى الاول منهما اشار بقوله:

«ولانالبعد المجرد لوكان موجوداً لكان متناهياً» لوجوب تناهى الابعاد «فيلزمه شكل في الوجود» اي في الوجود الخارجي لافي الوجود الذهني لامكان تصوره غير متناه وفي الحواشي القطبية: الشكل هي هيئة بحيط به نهاية واحدة اواكثر منجهة احاطتها به وهي لايمكن ان يحصل الامتداد الابعد كونه متاتيا لان ينفعل ويكون فيهقوة الانفعال التي من لواحق المادة وهو خلاف المقدر ، واقول : انما قال من جهة احاطتها بــه احترازا عن غيره من الكيفيات فان السواد مثلاً يصدق عليه انه هيئة يحيط به نهاية واحدة لكن لامنجهة احاطتها بهلان معناه انعلة حصول تلك الهيئة انما يكون احاطةالحد اوالحدود بالجسم وفيان الانفعال اي انفعال كان من لواحق المادة نظر ، لان الثابت بالدليل هو ان الانفعال المخصوص الذي يكون بالانفصال الانفكاكي من لواحق المادة لاغير ، والجسم قد يختلف اشكاله منغير انفصال كاشكال الشمعة المتبدلة بحسب التشكيلات والتشكلات المختلفة.

«ولا يجوز ان يكون ذلك» اى لزوم الشكل «لنفس المقدار والالكان لكل مقدار ذلك الشكل» وهو ظاهر و بطلان اللازم يدل على بطلان الملزوم وفى الحواشى القطبية والالكان الفاعل قابلا ولكان المقدار المجرد قابلا للفصل وفيه نظر لما ذكرنا من ان الجسم قد يختلف اشكاله من غير انفصال.

«ولالسبب من خارج والالكان المقدار المجرد قابلاً للفصل والوصل» وكل ماكان كذلك كان ماديا فالمجرد عن المادي يكون ماديا هذا خلف،

وفيه نظر ذكرناه آنفا .

«ولا للمادة لانا فرضناه مجرداعنهما» والى الثانى من الوجهين. الاخيرين ، اشار بقوله:

«ولانه لوكان مجردالامتنع أن يحصل فيه الجسم لامتناع اجتماع البعدين في مادة واحدة الاستلزامه عدم الامتياز بين ذينك البعدين «لان اختلاف افراد الطبيعة الواحدة باختلاف المواد» وهذه المقدمة ممنوعة عندالقايل بالبعد المجرد لاختلاف افراد البعد عنده من غيرمادة .

«لايقال» لو امتنع الخلاء لكان العالم كله ملاء ولوكان كذلك لامتنع ان ينتقل الريتحرك الجسم من مكان الى مكان لانه «اذا تحرك جسم امتنع ان ينتقل الى مكان مملو والالكان الجسم الذى فيه ان انتقل الى مكانه لزم الدور» لانه حينئذ يتوقف حركة كل منهما عن مكانه على حركة الاخر عن مكانه وذلك دور محال وفى الحواشى القطبية وفيه نظر لانه لوكان الدور واجبا حينئذ لامتنع ان يتحرك كل واحدمن الماء والسمكة الى مكان الاخرى وليس كذلك لانا نشاهد ان كلامنهما يتحرك الى مكان صاحبه.

«اوالى مكان آخر فيلزم من حركة ذلك الجسم حركة جميع الاجسام ألل الى مكان خال» وهو خلاف المقدر لايقال هيهناقسم آخر وهو ان لاينتقل النجسم الذى فى ذلك المكان لان الانتقال يستلزم اجتماع جسمين فى مكان واحد وذلك يستلزم تداخل الاجسام وهو بديهى الاستحالة ولهذا لم

٤٤ ــ زى وزا : امتنع .

٥٤ ــ زى وزا: العالم .

يتعرض لهذاالقسم وايضا لوكان وجود الخلاء ممتنعا لم يقع الخلاء عند رفعنادفعة باطن اصبعنا المماس لجسم املس بحيث لا يتخللهما ثالث والتاني باطل لان عندذلك ينتقل الجسم كالهواء اليه من الاطراف فحال كونهعلى الطرف يكون الوسط خاليا واليه اشار بقوله:

«ولانا اذا رفعناباطن ٢٦ اصبعنا المماس لجسم املس بحيث لايتخللهما ثالث دفعة فانه تقع الخلاء لان الجسم» كالهواء مثلا «انما ينتقل اليه من الاطراف فحال كونه على الطرف يكون الوسط خاليا . لانا نقول : اما الاول فلايلزم منه حركة جميع الاجسام ان يحرك ذلك الجسم الى مكان آخر بل يتكاثف ما قدامه» اى الجسم الذى قدامه بمعنى انه يزول عنه ذلك المقدار العظيم ويحصل فيه مقداراصغر لانالمقدار زائد على ذات الجسم فيجوز انيزول مقدار ويحصل فيه عقيبه مقدار آخر اصغر اوازيد لما بينا انالمادة لامقدارلها بحسب الذات «ويتخلخل ماخلفه» اى الجسم الذى خلفه بمعنى انهيزول عنه ذلكالمقدار الذي كان فيه ويحصل فيه عقيبه مقدار اعظم . لايقال : تخلخل الجسم الذي خلفه انما يصح اذاكان الجسم المنتقل الىمكانه اصغر مقدارآ منه واما اذاكان مساويا اواعظم مقدارآ فلا لانه اذاكان مساويا فلاحاجة الى التخلخل ولاالى التكاثف لكون الجسم المنتقل الى مكانه شاغلاً له كماكان هوشاغلاله واذا كان اعظم فلابدمن ان يتكاثف ماخلفه قدرمايسع فيهذلك الجسم لانانقول: تخلخل ما خلفه انماهو لملى مكانالجسم الذي تحرك اولا ً لالامر يرجع الىمكانالجسم

٤٦ زي وزا: باسقاط باطن.

الاخرالذي انتقل الجسم المفروض اولا الى مكانه وكانه اشارة الى جواب سئوال مقدر هوان يقال: الشك واناندفع من هذا الجانب لكن توجه من الجانب الاخر، وذلك لان مكان الجسم الذي تحرك اولا "انهم ينتقل اليعسم آخر لزم الخلاء وان انتقل اليه جسم آخر عادالكلام الى مكانه فيلزم حركة جميع الاجسام، والجواب لانسلم انه لولم ينتقل اليه جسم آخر لزم الخلاء لجواز ان يتخلخل الجسم الذي هو خلف الجسم الذي تحرك ثانيا والاصوب ان يقال: لانسلم انه اذا تحرك جسم امتنع ان ينتقل الى مكان مملوقوله لان الجسم الذي فيه ان انتقل لزم الدور اوحركة جميع الاجسام وانلم ينتقل لزم تداخل الجسمين قلنا لانسلم لجسواز ان يتكاثف الجسم الذي فيه وهو الجسم الذي قدامه فلم يلزم التداخل و يتخلخل الجسم الذي خلفه فلم يبق مكان الجسم المتحرك خاليا وقوله «لان المادة، قابله للمقادير المختلفة». لما مرفيجوز ان يخلع مقداراً اكبر ويلبس اصغر وبالعكس، اشارة الى تعليل صحة التخلخل والتكاثف.

«واما الثانى فان اردتم بالدفعة الان فلانسلم وقوع الحركة فيه وان اردتم بها الزمان الحاضر ففيه» اى ففى الزمان الذى يتحرك فيه الاصبع الى فوق «يتحرك الجسم من الطرف الى الوسط فلايقع الخلاء» وهوظاهر.

«ومن العلامات الدالة على امتناع الخلاء الاناء الضيق الرأس الذي في اسفله ثقبة ضيقة وقد ملىءماء فان فتح رأسه نزل الماء وان ستدلم ينزل» لئلايقع الخلاء «والانبوبة اذا وضع احدطرفيها في الماء ومص صعدالماء» فيه قال لخروج الهواء ، ومن البين انه ليس من شان الماء الصعود فيكون

ذلك لكون سطح الهواء ملازم سطح الماء فاذا مص الهواء انجذب فانجذب معه الماء «وارتفاع اللحم في المحجمة» عند المص لاعلة له الا تلازم السطوح قيل لوكان ارتفاع اللحم في المحجمة لاجل استحالة الخلاء لكان ارتفاع الحجر والحديد واجبا اذا وضعت عليه المحجمة ومصت ويمكن الاعتذار عنه بمافيه وهن والحق انهذه من قبيل الاقناعيات لامن البرهانيات.

«وانكسار القارورةالتي ادخلنا رأس انبوية داخلها واحكمنا الخلل التي في عنقها بشيء الى داخل انجذبناالانبوبة الى فوق بحيث لايدخلها الهواء» وانما انكسرت لامتناع الخلاء «والى خارج ان ادخلناها فيها» اى بحيث لايخرج عنه الماء وانما انكسرت الى خارج لان الاناءكان مملوا بالماء فاذا ادخلنا الانبوبة لايحتملها فاتسقت الى خارج وفي هذه العلامات نظر لجواز ان يكون سببها غير امتناع الخلاء.

«ولما بطل الخلاء فالمكان هو السطح الباطن من الجسم الحاوى المماس السطح الظاهر من الجسم المحوى» وهذا مذهب ارسطو وقيل: المكان ما يمنع الشيء من النزول وهو المشهور المتعارف بين الناس فانهم يجعلون الارض مكانا للحيوان لا الهواء المحيط به ، لا يقال: لا يلزم من عدم كون المكان خلاء ان يكون المكان هو السطح لجواز ان يكون هيولي الجسم اوصورته او النفس كما ذهب الي كل واحد منها قوم اويكون بعداً يساوى اقطار الجسم كما نقل من افلاطون. لا نا نقول: الامارات المذكورة تدل على عدم كون المكان احد الثلاثة ، و اما البعد فلا يخلو اما ان يكون مكانا ان يكون مكانا

لأن نفوذالجسم فيه يستلزم التداخل المحال ، والثانى هوالبعد المجرد عن المادة وقدابطلناه ، واعلم ان القائل به فرقتان : منهم من يقول بجواز خلوه عن الجسم ، ومنهم من يقول بعدم جوازه والفرق بين هذاالمذهب وبين مذهب القائلين بانه لاخلاء ان اصحاب هذاالراى يرون ان بين طرفى الكوز مثلا بعدا يدل حله بعدالماء وانه بحيث لوخرج الماء منه و لم يدخل فيه جسم آخر ، لبقى البعد بين جوانبه فارغا لكن خروج الجسم عنه من غيران يخلفه جسم آخر عندهم محال ، واما القائل باستحالة الخلاء فلايقول : ان بين طرفى الاناء بعداً مغايراً لبعد الجسم الذى فيه .

«لايقال لوكانالمكان هوالسطح المذكورلكان الحاوى ايضامتمكنا فىسطح آخرلاالى نهاية» فيلزم وجودابعاد غيرمتناهية وانه محال . واعلم انهذا لايلزم من مجردتفسيرالمكان بالسطح المذكور بل انما يلزم منه مع ادعاء كونكل جسم فىمكان وليس فيما تقدم منه عين ولااثر اللهم الااذا حمل الحيز فىقول ولكل جسم حينز طبيعى على المكان و فيه ما عرفت .

«ولكان الطير الواقف في الهواء والحجر الواقف في الماء متحركين لتوارد الامكة عليهما» وكون الواقف متحركا بين البطلان.

«لانانجيب عن الاول بان الاجسام ينتهى الى جسم لامكان له وهو الحاوى بجميع الاجسام بلله وضع فقط» ولذلك ليست حركته حركة مكانية بل وضعية وتوجيهه ان يقال لانسلم لزوم التسلسل وانما يلزم ان نولم ينته الاجسام الى جسم لامكان له وهو ممنوع «وعن الثانى بمنع

كونهما» اى كون الطير والحجر «متحركين حينئذ» اى على تقديركون المكان هوالسطح المذكور وانما يكون كذلك ان لوكانت الحركة مجرد مفارقة مكان والحصول فى مكان آخر وليس كذلك بلعن ذلك مع توجه المتحرك واذاكان كذلك لم يكونا متحركين «لكونهما غير متوجهين من سطح الى سطح آخر» اذالتوجه هيهنا للهواء والماء لاغير .

«والمكان قديكون سطحاً واحداً وقديكون عدة سطوح يتركب منهما مكان كما للماء في النهر» فان مكانه مركب من سطحين اعنى سطح الارض تحته وسطح الهوا فوقه «وقد يكون بعض هذاالسطوح متحركا وبعضها ساكنا كما للحجر الموضوع على الارض الجارى عليه الماء و قد يكون الحاوى» اى الممكان «متحركا والمحوى» اى المتمكن «ساكنا» كحال العناصر الساكنة مع الفلك «وقد يكونان متحركين» كالافلاك.



### «المبحث الرابع في الجهة و ما يتحد دالجهة به»

قال: «والجهة مقصدالمتحرك» اي بالحصول فيها «ومتعلق الاشارة» اي ينتهي اليها الاشارة وهي امتداد يبتدء من المشير وينتهي الى المشار اليه « فيكون موجودة والالما قصدها المتحركات بالحصول فيها» ولما تعلقت الاشارة اليها لامتناع اليقصدالمتحرك بالحصول في المعدوم وان ينتهى الاشارة الىالمعدوم ضرورة وماذكره قياسان مــنالاول ، الاول منهما: انالجهة مقصد المتحرك بالحصول فيها وكل ماهو مقصد المتحرك بالحصول فِيها فهو موجود ، الثاني : انالجهة متعلق الاشارة وكل ماهو متعلق الاشارة فهو موجود . لايقال : لانسلم انكل ماهو مقصدالمتحرك فهوموجود فان المتحرك في الكيف مثلاً من السواد الى البياض يقصد ماليس بموجود، لا نا لا نقول: ان كل ماهو مقصدالمتحرك مطلقافهوموجود بل نقول: كل ماهو مقصد المتحرك بالحصول فيه فهوموجود. وصدق ذلك ضرورى ولقائل ان يقول: المتحرك الايني يقصد الحصول في مكانه الطبيعي لا في الجهة ، لان الجهة طرف الامتداد وهو اما المحيط او المركز وهما نقطتان ، والمتحرك لايقصد الحصول في النقطة وايضا الجهة انما يكون موجودة ان لوكان الامتداد الاخذ من المشير الى المشار اليهالذي طرفه موجوداً وهوممنوع ، بل امر موهوم وطرف الامر الموهوم لا يكون الا موهوما.

«وغير منقسمة في ماخذ الاشارات» اي في سمت مأخذ الاشارة «والا فاذا وصل المتحرك الى اقرب جزئيها منها وتحرك كانت الجهة ماورائه ، انكانت حركته الى الجهة ، وذلك الجهة انكان من الجهة». و على التقديرين يكون مافرضناه جهة غير جهة هذا خلف .

«والحصر» اى حصر الحركة في الحركة من الجهة والي الجهة «ممنوع لجو از انيكونفي الجهة لامنها واليها» وتوجيهه انيقال: لانسلم انحصار الحركة حينئذ فيهما ، وانماينحصرفيهما ان لولميكن جهةالحركة منقسمة فيسمت ماخذالاشارة واما اذكانت فقديكون قسم آخر وهوالحركة في الجهة. اجيب عنه بانه لايجوز ان يكون الحركة فيجهة الحركة سواء كانت منقسمة في سمت ماخذ الاشارة اولم يكن ، والالكانت جهة الحركة هي المسافة التي يقطع بالحركة وهومحال . لان جهةالحركة هينهاية المسافة التسي يقطع بالحركة ونهايةالشيء لايكون ذلكالشيء ضرورة . واعلم انه لما كانت امتدادات التي تمر بنقطة ويقوم بعضها علىبعض على زوايا قوائم اعنى ابعادالجسم ثلاثة لاغير ، وكان لكل امتداد طرفان كان الجهات بهذا الاعتبار ستة: اثنتان منها طرفا الامتداد الطولى ، ويسميسا الانسان باعتبار طول قامته حين هوقائم بالفوق والتحت ، الفوق منها مايلي راسه بحسب الطبع والتحت مايقابله . واثنتان طرفا الامتدادالعرضي و يسميهما باعتبار عرض قامته باليمين والشمال ، اليمين مايلي اقوى جانبيه بحسب الاغلب، والشمال مايقابله . واثنتان طرفا الامتداد الباقي و يسيمهما باعتبار ثخن قامته بالقدام والخلف ، القدام مايلي وجهه والخلف مايقابله . والجهات تنقسم الى مالايتبدل بالعرض وهوالفوق والسفل وانى مايتبدل وهوالاربعةالباقية وذلك لانالمتوجه الى المشرق مثلا يكون المشرق قدامه والمغرب خلفه ، والجنوب يمينه والشمال شماله ، ثم اذا توجه الى المغرب يتبدل الجميع فصار ماكان قدامه خلفه وماكان يمينه شماله ، وبالعكس وليس الفوق والسفل كذلك فان القائم لوصار منكوسا لايصير مايلى راسه فوقا ، ولا مايلى رجله تحتا بل صار راسه من تحت ورجله من فوق ، والفوق والتحت بحالهما . ولما ثبت ان الجهة ذات وضع فالجهتان المتعينان بالطبع لايكون تغير وضعهما في خلاء لاستحالة الخلاء ولا في ملاء متشابه لعدم اولوية بعض الحدود المفروضه فيه بان يكون جهة من سائرها بل في ملاء غير متشابه ، واليه اشار بقوله :

«ووجودها» اى وجود الجهة المتعينه بالطبع «ليس فىخلاء ولافى ملاء متشابهة ٤٧ لاستحالة الخلاء وكون جوانب المتشابهة مطلوبا بالطبع و بعضها متروكا بل فى اطراف ونهايات وتحددها» اى تحدد الجهات الطبيعية التى هى الفوق والتحت «ليس باجسام لانه ان لم يحط بعضها بالبعض كان احدها ٤٠٠ احدها ٤٠٠ الله عنها وكيف كا نيكون الجهات متحددة فى نفسها لابها» فان قيل: الحصر ممنوع اذلايلزم من ان لايكون طالبا لتلك الجهة ان يكون متوجها عنه بالطبع الابدليل ٤ فنقول: لا يخلو من ان يكون تلك الجهة هـى جهة عنه بالطبع الابدليل ٤ فنقول: لا يخلو من ان يكون تلك الجهة هـى جهة

٤٧ زى وزا متشابه فىالموضعين .

٤٨ زى وزا : احدهما .

موضعه الطبيعى ام لافان كان الاول فهوطالب لتلك الجهة بالطبع وان كان الثانى فهو متوجه عنها كذلك على انانقول: ان لكل واحد منهما جهات لايتناهى بحسب فرض الامتدادات الخارجة منه وقوع الاخرمنه فى جهة من تلك الجهات وعلى بعد معين منه دون سائر الابعاد الممكنة ليس باولى من وقوعه فى جهة اخرى وعلى بعد آخر ، ممايمكن ، فان الوقوع فى كل جهة وعلى كل بعد من ذلك ممكن بحسب العقل ، وان امتنع فانما يكون ذلك لمانع مؤثر فى التحديد وهو ايضا يجب ان يكون جسمانيا ذا وضع فالكلام فى وقوعه فى بعض جهات هذين دون بعض وعلى بعد معين منهما كالكلام فيهما ، فان علل بهذين صار دوراً والافتسلسل .

«وان احاط» اى بعضها بالبعض «كان المحيط كافيا فى التحدد و ادغاية القرب يتحدد بمحيط وغاية البعد ما بعد حدمن محيطه وهو مركزه «ولادخل للمحاط" به فيه» اى فى التحدد فان قيل: لانسلم وانما يكون كذلك لولم يتحدد به ايضا جهة القرب والبعد و هو ممنوع فنقول: تحدد الجهتين به ايضا ان كان قائما يكون بالعرض لا بالذات فا نالو فرضنا المحيط من غير ان يكون فى حشو ه المحاط ليتحدد به وحدة جهة القرب والبعد فاذن تحديد المحيط يجب ان يسبق حتى يمكن بعده تحديد آخر وهو المراد من التحديد بالعرض . ويمكن ان يقلب ذلك .

«ولابجسمواحد غيركرى والالم يتحدد بهالاجهة واحدة وهي القرب

۶۹\_ چاپی و زد : فیالتحدید .

<sup>•</sup> ٥ چاپى خل: فى التحديد.

منه» دون البعد لان البعد عنه ليس بمحدود «بل بجسم ٥ و احدكرى ليتحدد بمحيطه غاية القرب و بمركزه غاية البعد . لايقال : انما يكون المحيطكافيا ان لوكان كريا وهو ممنوع لانا نقول : من الرأس المحدد يجب كون كريا والالم يتعين به الاجهة القرب» والمحدد يجب ان تحدد جهتين معا «ثم نتمم الدليل المذكور» وهوظاهر .

«و ليس خارجالعالم كرة اخرى والالزم الخلاء» اى الخلاء الذى يسمتى بعداً مفطوراً لاالذى هوعدم محض «سواء كانت مماسة للمحدود اولم يكن» وبطلان التالى يدل على بطلان المقدم اما الملازمة فلانه لوكان هناك كرة اخرى فاما ان يكون مماسة لكرة العالم اولم يكن فان لم يكن تقع الخلاء فيما بينهما ، وانكانت مماسة والكرات لا يتماس دون فرجة فيقع الخلاء ايضاً ولماكانت الفرجة ومابينهما قابل للزيادة والنقصان لم يكن الخلاء اللازم عدما محضا بل مقداراً مجرداً بين الجسمين و هو البعد المفطور ، واما بطلان التالى فلما مرواشار اليه بقوله :

«لقبولالفرجة فيما بينهما على تقدير المماسة وما بينهما» اى ولقبول مابينهما «على تقدير اللامماسة للزيادة والنقصان» واذالم يكن خارج العالم كرة اخرى لا يكون عالمان كل" في محدود وهو المطلوب و في الحواشي القطبية هذا البرهان عام يدل على انه ليس خارج العالم غير الكرة ابضاً وفيه نظر.

٥١ - چاپي خل: بلالجسم.

٥٢ زي وزا : اللامماسة .

«ولقائل انيمنع لزوم الخلاء على تقدير المماسة لجواز انيكون تلك الفرجة مملوة بجسم آخر وكذلك على تقدير اللامماسة» اى ولقائل انيمنع لزوم الخلاء على تقدير اللامماسة لجواز انيكون ما بينهما مملوا بجسم آخر . وجوابه انذلك الجسم انلميكن كريا كان ذا امتدادله طرفان فهو ذوجه تين فيستدعى محددا كريا فانلميكن ذلك المحدد محيطا بكرة العالم بل بذلك الجسم فقط عادالمحال المذكور اوترتب الاجسام الىغير النهاية وانكان بكرة العالم ايضا لم يكن المحدد محدداً وانكان كرياعاد المحال المذكور اوترتب الاجسام الىغير النهاية .



# شرح حكمةالعين

للعلامة محمدبن مباركشاه بخاري

«المقالة الثانية»

«في مباحث الحركة»

۱\_ ماهیةالحرکه ۲\_ اکل متحرک محرک

٣- مافيه وما اليهالحركة ٤- فيها فيهالحركة

٥ ـ تقسيمات الحركة ٦ ـ مبحث الزمان

٧- الزمان مقدارالحركة ٨- مبحث الهيل

## «المقالة الثانية» «في مباحثالحركة»

لماكان موضوع العلم الطبيعى هوالجسم الطبيعى من جهة مايتحرك ويسكن وجب انيتكلم فىذلك العلم فى الحركة والسكون ومقدار الحركة الذى هوالزمان وانما قدم الحركة على السكون لان السكون عدم الحركة عمامن شأنه ان يتحرك والاعدام انما تعرف بالملكات ، ولنورد ما اورده المصنف فى هذه المقاله فى ضمن ثمانية مباحث :

المبحث الاول في ماهية الحركة قال رحمه الله تعالى:

«الموجود يستحيل انيكون بالقوة من كلوجه ، والالكان كونه بالقوة بالقوة بالقوة» فيكون القوة حاصلة وغير حاصلة هذاخلف. «بل يكون بالفعل امامن كل الوجوه» كالبارى عزاسمه فانه منزه عن طبيعة القوة والامكان ولا يتصور الحركة على ماهو بالفعل من كل الوجوه لان الحركة طلب والطلب انمايكون لامر غيرحاصل لامتناع طلب الحاصل ومالايكون فيه امر بالقوة فكل مامن شأنه ان يكون له فهو حاصل له وفسى الحواشى القطبية ولقائل ان يقول: لو كان الشيء بالفعل من كل الوجوه لكان كونه بالفعل ايضاً بالفعل وهكذا الى غير النهاية فيلزم التسلسل وايضاً لا بتدلكل شيء من اتصافه بصفات اضافية لم يكن متصفابه قبل فلايكون الشيء بالفعل من كل الوجوه وفيه نظر «اومن بعضها» اوان يكون الموجود بالفعل من بعض الوجوه وفيه نظر «اومن بعضها» اوان يكون الموجود بالفعل من بعض

الوجوه دونالبعض بليكون بالقوه في البعض الاخر .

«وكل مابالقوة فحصوله بالفعل اما دفعة اوعلى التدريج و الاول الكون» وهواسم لما حدث دفعة والفساد لمازال دفعة «والثانى الحركة فالحركة هى الخروج من القوة الى الفعل على التدريج» اويسيرا يسيرا اولا دفعة لايقال قوله على التدريج اويسيرا يسيرا لايمكن تعريفه الا بالزمان الذى لايمكن تعريفه الا بالحركة وكذلك قولنا لادفعة لايمكن تعريفه الا بالدفعة المعرفة بالان المعرف بالزمان المعرف بالحركة فهو دور لانا نقول الدفعة واللادفعة والتدريج تصورها بديهى.

«وهى» اى الحركة «ممكنة الحصول للجسم» وكل ماكان ممكن الحصول الشيء فحصوله كمالله «فحصولها» اى حصول الحركة «كمالله» اى للجسم «الاانها تفارق سائر الكمالات منحيث انه لاحقيقة لها الااتئدى الى الغير ، فيكون لها خاصيتان : احديهما انه لابتدهناك من امر ممكن الحصول» كحصول المتحرك فى المنتهى «ليكون التأدى تأديا اليه، والثانية ان ذلك التوجه ما دام كذلك» اى ما دام توجها بالفعل «فانه يبقى منه شيء بالقوة لان المتحرك انما يكون متحركا اذا لم يصل الى المقصود» وما دام كذلك فانه يبقى منه منها بالقوة وبان لا يكون المتأدى اليه حاصلا بالفعل» وهذا يخلاف سائر الكمالات فانها ليست ماهيتها التأدى الى الغير ولا يحصل فيها واحد من هذين الوضعين فان الشيء مثلا اذاكان مربعا بالقوة ثم صار مربعا بالفعل فحصولها المربعية من حيث هو هولا يستعقب شيئا ولا يبقى عند حصولها

شيء منها بالقوة .

«فالجسم اذا كان حاصلا" في مكان و هو ممكن الحصول في مكان آخر ، كان له امكانان: امكان الحصول في ذلك المكان ، و امكان التوجه اليه ، و هما كما لان و التوجه مقدم على الوصول» اى على الحصول في ذلك المكان الآخر وهو ظاهر وعلله المصنف بقوله «والا لم يكن الوصول على التدريج بل دفعة» و في نفى التالى نظر اللهم الااذاحمل الوصول على التادى كما في الحواشى القطبية فانه حينئذ يصح ان الوصول لا يكون دفعة لكن لا يصح ان التوجه مقدم على الوصول على الوصول على مالا يخفى .

«فاذنالتوجه» اعنى الحركة «كمال اوللشيء» الذي «بالقوة اعنى الجسم «من جهة ماهو بالقوة» اى منجهة المعنى الذي هوله بالقوة وهي كونالشيء ذا اين اووضع اوكم اوكيف لانالحركة ليست كمالا للجسم من كل وجه لانها كماله من حيث انهجسم اوحيوان بل انما هي كمالله من الجهة التي هو باعتبارها كان بالقوة قسال افضل المحققين نصير الدين رحمه الله: كل مايكون في شيء بالقوة ثم يخرج فيه الى الفعل فان كان خروجه الى الفعل اليق بذلك الشيء من لاخروجه واصلح له فهو من تلك الحيثية كمال له ثم الكمال ينقسم الى اول وثان وذلك باعتبارين: اولهما ان يكون الشيء الذي يخرج من القوة الى الفعل لا يكون من شأنه ان يخرج بتمامه دفعة فيسمى ما يخرج فيه منه الى الفعل قبل خروج تمامه الى يوخاه ويقصده بعد تقدير خروجه الى الفعل كمالاً اولاً وكماله الذي يتوخاه ويقصده بعد تقدير خروجه الى الفعل

كمالا ثانياً وبهذا الاعتبار يعرف الحركة بانهاكمال اول لمابالقوة منحيث هوبالقوة ، وثانيهما ان يكونالشيء الذي يخرج الى الفعل ان يكون من شأنه ان يخرج بتمامه دفعة فانكان حصوله ذلك الشيء يجعله نوعا غيرما كان قبل الحصول يسمى كمالا اولا ،ومايصدر عنه بعد تنوعه من حيث هو ذلك النوع يسمى كمالا ثانيا ، وبهذا الاعتبار يعرف النفس بانها كمال اول لجسم طبيعي آلى ذي حياة بالقوة ، والصور التي يحصل للمركبات ويجعلها انواعا . ويمكن ان يزول عنها لاالى بدل كصور المعادن والنباتات و الحيوانات لاكصور العناصر يسمى صوراً كماليه . وفيه نظر لان بعض الحركات مما ليسخروجه من القوة الى الفعل اليق بالجسم من لاخروجه، وهو الحركات مما ليسخروجه من القوة الى الفعل اليق بالجسم من لاخروجه، وهو الحركات مما ليسخروجه من القوة الى الفعل اليق بالجسم من لاخروجه، وهو الحركة التي لايلايم المتحرك . والحق ان المراد بالكمال هيهنا ماهو ممكن الحصول للشيء لاغير .

واعلم انمن المتقدمين من ذهب الى انه لاحركة اصلاً مستدلاً عليه بانه لوكان لها وجود لكان فى احد الازمنة الثلاثة لكن الموجود منهاليس مافى الماضى ولا مافى المستقبل ، وهو ظاهر ولا مافى الحال ، لوجوب كونها منقسمة اذلوكانت غير منقسمة لكانت المسافة المطابق لهاغير منقسمة ويلزم منه الجوهر الفرد وهو محال. واذا انقسمت يكون احد نصفيها ماضيا والاخر مستقبلاً وهما معدومان فاذن لاوجود للحركة اصلا . واجاب الشيخ عن هذابان الحركة الحاضرة وانكانت منقسمة لكن انقسامها بالقوة لابالفعل ، لان انقسامها انما هو بالعرض فانه تابع لانقسام المسافة والزمان وانقسام هذين الامرين بالقوة لابالفعل بناء على نفى الجزء واليها اشار بقوله:

«لايقال لوكانت الحركة موجودة لاستحال ان لا يكون منقسمة والا» اى وان لم يستحل عدم الانقسام «لكانت المسافة التى يقطعها غير منقسمة» لتطابقها «فيلزم الجزء» الذى لا يتجزى «وان يكون منقسمة والالكان احد جزئيها سابقا على الاخر فلا يكون الحركة الحاضرة بتمامها حاضرة» هذا خلف فان قلت لا يلزم من عدم استحالة عدم انقسامها عدم انقسامها ليلزم ان يكون المسافة التى يقطعها غير منقسمة لجو از انقسامها معدم استحالة عدم انقسامها قكل واحد منهما محال.

«لانانقول قدمر جوابه فى المقالة الاولى» ولا باس باعادته فنقول: ان اردتم بالقسمة القسمة الفعلية فلانسلم انها لولم يكن منقسمة بالفعل يلزم وجود الجزء وان اردتم به القسمة الوهمية فلانسلم انهالو انقسمت فى الوهم لكان احد جزئيها سابقا على الاخر والتحقيق فيه انقسمة الحركة والزمان الى ماض ومستقبل وحال لا يصح لان الحال حدمشترك والحدود المشتركة بين المقادير لا يكون لها اجزاء كماعرفت واذا لم يصح قسمة الحركة والزمان الى الثلاثة بطلت الحجة المبنية على قسمتهما اليها.

«والحركة المتصلة من المبدء الى المنتهى» ويسمى الحركة بمعنى القطع «لاحصول لها فى الاعيان» لان الحركة بهذا المعنى لا يوجد بتمامها مالم يصل المتحرك الى المنتهى وعند وصوله انقطعت «بل» حصولها «فى الاذهان فقط لان المتحرك له نسبة الى المكان الذى ادركه والاخرى الى المكان الذى تركه فاذا ارتسمت هاتان النستان فى الخيال حصل الشعور بامر ممتد من اول المسافة الى آخرها» وذلك الامر المشعور به الممتدمن مبدء

المسافة الى منتهاها هو الحركة بمعنى القطع فلها وجود فى الاذهان ومن الظاهر ان الحركة بهذا المعنى لا يتحقق الا فى زمان .

«والموجود فى الخارج» اى من الحركة «هوكون الجسم متوسطايين المبدء والمنتهى» وتسمى الحركة بمعنى التوسط «وذلك انما يتحقق اذالم يكن للجسم استقرار فى شىء من حدود المسافة» بمعنى انه لا يوجد آن الا و يكون الجسم فيه فى حدمن حدود المسافة المفروضة بحيث لا يكون فى الان فى ذلك الحد فى شىء من الانين المحيطين بذلك الان بل يكون فى الان السابق فى الحد السابق وفى الان اللاحق فى الحد السابق وفى الان اللاحق فى الحد السابق وفى الان اللاحق فى الحد اللاحق .

«اذلو استقر فی حدمالکان ذلك منتهی حرکته فیکون حاصلا فی المنتهی لافی الوسط بین المبدء والمنتهی ، هذاخلف . واعلم ان الحرکة قدعرفت بعدة تعریفات منها انها خروج الشیء من القوة الی الفعل علی سبیل التدریج وهو لبعض القدماء ، قال الامام : وحاصله انها عبارة عن الانتقال من امر الی آخر قلیلا قلیلا ویسیراً یسیراً ومنها انها کمال اول لما بالقوة منجهة ماهو بالقوة وهو لارسطو وقد تکلمنا علیهما ومنها انها کون الجسم فی امر من الامور بحیث یکون حاله فی کل آن یفرض مخالفا لحالة قبل ذلك الان وبعده وهو لافلاطون. وقال فیثاغورس: الحرکةهی الغیریة وهوقریب من قول افلاطون والی التعریف الذی ذکره افلاطون اشار المصنف بقوله: والموجود فی الخارج هو کون الجسم متوسطا بین المبدء والمنتهی . واعترض علیه بان المبدء والنتهی لیس الامبدء الحرکة ومنتهاها فیکون تعریف الحرکة بنفسها وفیه نظر ، وبان المبدء والمنتهی ان ارید

بهما اللذان بالفعل فالحركة المستديرة ليسالها بالفعل بل بالقوة ، واناريد بهما اللذان بالقوة خرج عن التعريف الحركات التي لها مبدء ومنتهى بالفعل فامثال ذلك ينبغى اجتنابه في التعريفات وفيه نظر ، وبان القبل و البعد والان لايعرف الابالزمان المعرف بالحركة، واجاب بعضهم عنه بان تصورات هذه الاموراولية غيرمحتاجة الى تصورشىء مماذكر وفيه نظر .

«والحركة يتشخص بوحدة الموضوع والزمان ومافيه» الحركة كما سيجيء فاتحادهذهالثلاثة يوجب تشخيص ماهية الحصول في الوسط الذي هوالحركة «فالحركة» الموجودة «الواحدة بالعددهي التوسطيين مبدء بالشخص ومنتهي بالشخص لموضوع واحد بالشخص» وفيه نظر والصواب «وفي آنّ واحد» ويمكن الاعتذار عنه بان المرادان التوسط الذي هوفي ضمن مجموع تلك التوسطات التي بين المبدء والمنتهى انما يكون في زمان الا انه يلزم من ذلك تركيب ذلك الزمان من الانات المتتالية.



٥٣ مت وچاپية: فيزمان .

#### «المبحث الثاني»

في انكل متحرك فله محرك زائد على جسميته قال رحمهالله:

«ولكل متحرك محرك زائد على جسميته» وذلك لانه لولم يكن لكل متحرك محرك زائد على جسميته لكان بعض الاجسام متحركا لذاته والتانى باطل لوجوه: الاول انه لوكان بعض الاجسام متحركا لذاته امتنع سكون ذلك الجسم لان ما بالذات يبقى ببقاء الذات وليس كذلك لان الاجسام منحصرة فى الفلكيات والعنصريات، والسكون جائز على كل واحد منهما نظرا الى داته واليه اشار بقوله:

«لانه لوتحرك لذاته لامتنع سكونه» وفيه نظر لان من يقول بكون بعض الحركات مستندة الى ذات محله لا يسلم جواز السكون عليه الثانى انه لوكان بعض الاجسام متحركا لذاته لكان كل جسم متحركا دائمالا شتراك جميع الاجسام فى الجسمية التى هى مبدء التحريك حينئذ والتالى باطل بالمشاهده واليه اشار بقوله «ولكان كل جسم متحركا لا شتراك الاجسام فى الجسمية» الوجه الثالث قوله: «ولانه حينئذ» اى على تقدير كون بعض الاجسام متحركا لذاته «انكان مطلوب وجب سكونه عند حصوله» والالكان المطلوب بالطبع متروكا بالطبع والتالى باطللانه حينئذلا يكون

٥٤ ــ زى وزا : له مطلوب .

متحركا لذاته لامتناع زوال مابالذات وقد فرض كونه كذلك هذاخلف، ولقائل انيقول يجوز انيكون مطلوب الجسم المتحرك لذاته امرآيستحيل حصوله له بالكلية كما في الافلاك مثلا فلايلزم الخلف المذكور و على تقدير انيكون ممكن الحصول انما يلزم سكون الجسم عند حصوله ان لولم يكن له مطلوب آخر واما اذا كان فلالجواز انيسنحله كمال بعدكمال الى غيرالنهاية ويحدث فيه شوق بعد شوق كذلك فيتحرك من غيرانقطاع «والا» اى وانلم يكن له مطلوب «لكان متحركا الى كل الجهات او الى بعضها والاوليوجب التوجه في حالة واحدة الى جهات مختلفة» وهو بديهى الاستحالة «والثانى الترجيح بلامرجح» وهو محال الرابع ان الحركة لوكانت من مقتضيات الجسم لكان اذا اقتضى جزءاً منها دام ذلك الجزء بدوام الجسم واوجد الجزء الاخر فلم يكن الحركة حركة هذا خلف.

«والطبيعة وحدها لايكفى فى التحريك» اى ليست علة تامة «لانها ثابتة» اى جارية على سبيل التجدد ، واعلم ان بعض ارباب الكلام ذهب الى القول بتجدد الجسم وقد نقل ذلك عن النظام من متكلمى المعتزلة والذاهب الى تجدد الجسم عسى ان يذهب الى تجدد الطبيعة فلابدمن بيان ذلك ، ولايعتول فى ابطال تجدد الجسم على الحس لان القائل بذلك يعتد حكم الحس بالاستمر ارهيهنا من جملة اغلاطه «فمقتضاها ثابت» والحركة الطبيعية ليست بثابتة بلهى متجددة شيئا فشيئا فلم يكن مقتضى الطبيعة التى ليست متجددة فلها علة متجددة هى مجموع امرين احدهما الطبيعة وثانيهما الوصول الى حدود غير ملائمة على سبيل التجدد والتبدل حتى

يصل الجسم الى مكانه الطبيعى الملائم فعلة الحركة جزء ثابت وآخر غير ثابت واليه اشار بقوله:

«بل لابدمن انضمام امراليها» اى الى الطبيعة ليصدر منها الحركة «وذلك الامراستحال ان يكون حالة ملائمة لان الجسم على الحالة الملائمة لايتحرك ، والالكان المطلوب بالطبع متروكا بالطبع بلحالة غيرملائمة يوجب الطبيعة بشرط وجودها» اى وجود تلك الحالة «العودالى الحالة الطبيعية» وعندحصولها ينقطع الحركة لانتفاء احدجزئيى علتها وهو الخروج عن الحالة الطبيعية فحركة الجسم الى الحالة الطبيعية انما يكون بعد الخروج عنها فليست حركة الطبيعية مطلقا بل مبنية على القسرية ، مثاله امافى الاين فكالحجر المرمى الى فوق ، واما فى الكيف فكالماء المسخن قسراً ، واما فى الكم فكالذابل ذبولاً مرضياً .

ولقايل انيقول: ماذكرهالمصنف انما يتم لوبينانالحالة الملائمة للجسم منحصرة في كونه في مكانه الطبيعي اونحوه ممايوجب الحركة تركه، ويمكن تقريره على وجه لايتوقف اتمامه على ذلك وهوان يقال: الجسم اذاكان معهجميع مايلائمه لايتحرك اصلاء اذالحركة هي لطلب ملائم وماليس بملائم يستوى بالنسبة اليها وجوده وعدمه، وعدم حصول الحالة الملائمة انمايكون بحصول حالة غير ملائمة فاذن حركة الجسم متوقفة على انضمام حالة غير ملائمة اليها فان قيل: لم لا يجوز ان يكون الجسمية مقتضية للحركة بشرط مصول حالة غير ملائمة وللسكون بشرط زوالها كما ذكرتم. قلنا: جميع حصول حالة غير ملائمة وللسكون بشرط زوالها كما ذكرتم. قلنا: جميع

الاحوال بالنسبة الى الجسمية على السواء فكون بعضها ملائما و بعضها منافراً امرحصل بالنسبة الى الطبيعة لا بالنسبة الى الجسمية لا نالجسمية من حيث هي هي مشتركة فلايكون ايضا بعض الاحوال بالنسبة اليها ملائما وبعضها منافرا فنقول الطبيعة مشتركة لكن لاكاشتر الك الجسمية فانها طبيعة نوعية بخلاف الطبيعة لاختلاف الطبايع في الحقيقة ولئن قيل الطبايع وانكانت مختلفة بالحقيقة كل بالقياس الى افرادها طبيعة نوعية ، والكلام فيها فنقول: افراد كل طبيعة لا يختلف في المقتضيات فان افر ادالطبيعة الارضية متفقة في اقتضاء المركز و افسراد الطبيعة النارية متفقة في اقتضاء المحيط و على هذا القياس.

«وكذاالكلام فى النفس بالنسبة الى الحركة الارادية» اى فى انها وحدها لا يكفى فى التحريك وذلك لان النفس ثابتة فمقتضاها ثابت والحركة الارادية ليست بثابتة فلاتكون مقتضى النفس وفى الحواشى القطبية انهذا انهايتم فى النفوس الحيوانية اما فى النفوس الفلكية فلايتم لان مقتضاها وهو الحركة الدائمة ثابت، اقول وفيه نظر لان الحركة سواء كانت دائمة اوغير دائمة انما يكون حدوثها على سبيل التجدد فلم يكن ثابتة واذالم يكن ثابتة بل متجددة فلها علة كذلك لما مرنعم هذا يرد على من استدل عليه بان النفس لوكانت مقتضية للحركة لدامت الحركة بدوامها وليس كذا وليس المذكور فى الكتاب ذلك . ولما ثبت ان النفس وحدها لا يكفى فى التحريك «فلابد من انضمام امر اليها ، وذلك الامر ليس هو التصور الكلى ، لان نسبته الى من انضمام امر اليها ، وذلك الامر ليس هو التصور الكلى ، لان نسبته الى الجزئيات واحدة ، فلا يقع به واحد دون آخر ، بل امر آخر ينضم الـى

التصورالكلى ليحصل الفعل الجرزئي» وكيفية ذلك ان المسافة يشتمل الامحالة على امتداديمكن ان يفرض فيه حدود جزئية يتجزى المسافة بها الى اجزائها الجزئية فقاطع تلك المسافة بتخيل تلك الوصول الى آخرها اولا مم يتخيل تلك الحدود واحدا بعد واحد وينبعث عن كل تخيل ارادة جزئية بقصد ذلك الحد ومع وصوله اليه يعنى الارادة ويتجدد غيره فيصير كل ارادة سببا لوجود كل حركة ووجود كل حركة سببا للوصول الى حد وكل وصول الى حد سببا لوجود ارادة يتجدد معه وهكذا ، ثم الحال الايخلو امان ينقطع التخيل فينقطع الارادة والحركة فيقف المتحرك كما في الحيوانات اولا ينقطع بل يتصل التخيلات متجددة على التوالى حسب اتصال الحيوانات اولا ينقطع بل يتصل التخيلات متجددة على التوالى حسب اتصال المسافة ويتصل الارادات المنبعثة عنها فيستمر الحركة كما في الافلاك .



### «المبحث الثالث» فيما منهالحركة و ما اليه ، قال رحمهالله :

«ومبدء الحركة ومنتهاها قد يتضادان بالذات» اى نتخالفان بالذات اذالتضاد لا يكون الامع غاية الخلاف فيكون قوله «اماغاية الخلاف بينهما» مستدركا اللهم الاان يحمل على التضاد بحسب الشهرة «كالحركة من البياض الى السواد ، اولا مع الغاية كالحركة من الصفرة الى النيلية ، وقد يتضادان بالعرض» بالمعنى المقابل لما بالذات «امالاجل عرضين لازمين كالمركز والمحيط فانهما لايتضادان لذاتهما لكون كلواحد منهما نقطة» والنقط متساوية في الحقيقة «بل لعارضين عرض احدهما للمركز وهو كونه غاية البعد من الفلك و الاخر للمحيط وهو كونه غاية القرب منه» و يستحيل انفكاك غايةالقرب عن المحيط وغاية البعد عن المركز فيكونان عرضين لازمين لهما «اوغير لازمين كالحركة منجانب» ايمن جانب منالمسافة «الى آخرفان احدهما» اى احدالجانبين «مبدء والآخر منتهي و كونهما كذلك» اى كون احدالجانبين مبدء والاخر منتهى «ليس بالطبع» ليكونا لازمين «بل بالاتفاق» ولهذا لوكانت الحركة بالعكس صارالمبدء منتهي والمنتهىمبدءأ وايضا قديعرض للشيءالواحد كونه مبدء ومنتهي فلايكون التضاد بينهما بالذات لاتحاد الذات بلبالعرض والاعتبار كما فيالحركة المستدرة على ماقال:

«وكما في الحركة المستديرة فانكل نقطة تفرض فيها فان الحركة

منها حركة اليها في مبدء ومنتهى لكن في آنين لافي آنواحد» اذالنقطة الواحدة في آن واحد امتنع ان يكون مبدء الحركة ومنتهى لتلك الحركة بعينها ضرورة بل انما يجوز ذلك في آنين «فتلك النقطة واحدة بالعدد اثنتان بالاعتبار وذلك كاف في كونها مبدء آومنتهى» اذليس من شرط المبدئية والمنتهائية اثنينية كل بالذات بل الاثنينية اما بالذات او بالاعتبار.

«و لمبدء الحركة ومنتهاها ذات ، وعرض لهما ، انهما مبدءومنتهى» فان الجسم اذا تحرك مثلاً من السواد الى البياض فللسواد ماهية وحقيقة في نفسه ثم عرضت لها ان صارت مبدءاً لهذه الحركة وللبياض ايضاً ماهية وحقيقة ثم عرضت لها ان صارت منتهى لهذه الحركة .

«وهذان العارضان» اعنى كونه مبدء و منتهى «اناعتبرا بالقياس الى الحركة كان قياس التضايف لان المبدء مبدء الذى المبدء» اعنى الحركة «وبالعكس» اى ذو المبدء ذو مبدء للمبدء وكذا المنتهى منتهى لذى المنتهى وبالعكس «وان اعتبركل واحدمنهما» اى من العارضين «بالقياس السى الاخركان قياس التضاد» لانهما امران وجوديان لا يجتمعان في شيء واحد من جهة واحدة وبينهما غاية الخلاف. «لا التضايف اذليس كل من عقل مبدء عقل منتهى» اذمن الجائزان يعرض حركة ذات بذاته ولانهاية لها وكذلك ليسكل من عقل مبدء عقل منتهى ، وان من الجائز وجود حركة ذات نهاية ولابداية لها والمتضايفان يجب ان تعقلا معا ولا العدم والملكة ولا السلب والا يجاب لانذلك يقتضى ان يكون احدهما عدميا وكل واحد منهما وجود بين منهما وجود بين .

١ ـ زى وزد : الاثنينية .

# «المبحث الرابع» فيما فيهالحركة ، قال رحمهالله :

«والحركة تقع في الكم والكيف والاين والوضع» اى قد ينتقل الموضوع من صنف من تلك المقولات اليصنف آخر على التدريج «اما في الكم فالتخلخل والتكاثف والنمو والذبول ، اما التخلخل» اي الحقيقي «فهوان يزداد مقدارالجسم من غيران يزداد عليهشيء» من الخارج «والتكاثف» اى الحقيقى «عكسه» وهوان ينتقص مقدار الجسم من غير انيفصل شيءمنه «كانتقال الماء من الجمود الى الذوبان» و هــو مثال للتخلخل اذالماءالجامد اذا ذابزاد مقداره «وعكسه» أي انتقال الماء من الذوبان الى الجمود وهومثال للتكاثف اذالماء اذانجمد انتقصمقداره «وكما تمص القارورة وتكب على الماء فيدخلها» فاما اذيكون دخـول الماء لحصول الخلاء فيها ، ولانالجسم الكاين فيه ازداد حجمه بالمص ثميزداد ويتكاثف عندصعودالماء ، اوبسبب آخر، والاول باطللاستحالة الخلاء على ماقال: «وليس" ذلك» اى دخول الماء «لحصول الخلاء فيها لاستحالته» فتعين الثاني بعدابطال الاول وقال: «بل لان الجسم الكائن فيهاازداد حجمه بالمص» والا لزمالخلاء لخروج بعض الهواء الذي في

٥٥ ـ زا وزه: كذلك .

داخلها بالمص «ثم برد وتكاثف بطبعه عند صعودالماء» لامتناع تداخل الجسمين و هذاالاستشهاد دالعلى التخلخل عند المص ، و على التكاثف عندالكب بعدالمص و هدو ظاهر الا أن في ان القسم الثالث معلوم البطلان بالضرورة نظر على مالا يخفى .

«وهذه الحركة» اى التخلخلية والتكاثفية «انماعرضت للجسم لتركيبه من الهيولى والصورة» والهيولى لامقدار لها فى نفسها وما لامقدارله فى نفسه كان نسبته الىجميع المقادير نسبة واحدة فالهيولى نسبتها الىجميع المقادير على السواء.

«فاذ استعدت الهيولى للمقدار الكبير خلعت الصغير ولبست الكبير و بالعكس» اى واذا استعدت للمقدار الصغير خلعت الكبير ولبست الصغير، فان قلت: الفلك مركب من الهيولى والصورة مع امتناع خلوه عن مقداره المعين قلت: هب لكن كون الهيولى غير متقدرة في نفسها وكون المقادير اليها متساوى النسب لايفيد القطع بوجود التخلخل والتكاثف، بليقتضى تجويز تبدل المقادير عليها وازالة استبعاد من يستبعد ذلك ويقول العظيم لايصير صغيرا الااذاكان اجزاؤه متنفسة فتندمج او يتخلخل بعض الاجزاء وينفصل، والصغير لايصير عظيما الابالعكس على انا نقول: تبدل المقادير المقادير عليما الابالعكس على انا نقول: تبدل المقادير ويمتنع ان انما يلزم عند صيرورة الهيولى مستعدة لمقدار اصغر اواكبر ويمتنع ان يستعد هيولى الفلك لمقدار اصغر اواكبر لسبب تقاربها و في الحواشي القطبية انه لامدخل للصورة في هذه الحركة على ماهو المشهور من مذهب

۱ ـ مت وچاپى : يبرد ويتكاثف .

الحكماء وفي انها للهيولي على ماهو مذهبهم نظر اقول لاحتمال ان يكون لامر آخر لانطلع عليه .

«واما النمو فهو انيزدادالجسم» اى مقداره «بسبب اتصال جسم آخر» وهو الاجزاء الغذائية «به» اى بذلك الجسم النامى «على وجه يكون الزيادة مداخلة فى الاصل مدافعة اجزاءه الى جميع الاقطار على نسبة طبيعية كما يكون فى سن الحداثة» وهو الى قريب من ثلاثين سنة .

«والذبول عكسه» وهوان ينتقص الجسم بسبب انفصال بعض الاجزاء عنه على التناسب «كما في المشايخ» وسن الشيخوخة من نحومن ستين سنة انى آخر العمر .

واعلم انالسمن والهزال فيهما ايضا ازدياد الجسم وانتقاصه على التدريج فينبغى اذاً عدهما مناقسام الانتقال فى الكم كالنمو والذبول وقول الشيخ فى النجاة اما الكمية فلانها يقبل التزيد والتنقص فخليق ان يكون فيها حركة كالنمو والذبول والتخلخل والتكاثف يدن على ان اقسام الكمية لاتنحصر فى الاربعة المذكورة والا فلاوجه لكاف التشبيه وقدجعل المولى العلامة قطب الملة والدين الشيرازى رحمه الله فى شرحه للقانون انسمن والهزال من اقسام الحركة الكمية اذقال: واما الحركة فى الكم فهى اما ان يكون الى الازدياد اوالى الانتقاص والتى الى الازدياد اما ان يكون لورود زيادة آخر وهو النمو والسمن اولايكون كذلك وهو النجول او والتى الى الازدياد اوالى الانتقاص الذبول او التى الى الازدياد اما ان يكون بافناء شىء من المادة وهـو الذبول او

٥٦ مت وچاپي: بنسبة .

الهزال اولايكون كذلك وهوالتكاثف ، وينبغى انبعلم انالمراد بالمادة فى قوله بافناءشىء من المادة الجسم لاالهيولى لاستحالة ذلك فى الهيولى وهم لايتحاشون عن استعمال ذلك فى الكتب الطبيعية .

«واما فى الكيف فكانتقال الجسم من البياض الى السواد على التدريج و التدريج وبالعكس فكانتقال الجسم من البياض الى السواد على التدريج و تسمّى هذه الحركة استحالة» ويجبان يعلم ان الحركة لاتقع فى جميع انكيفيات بل انما يقع فيما يقبل الاشتداد والضعف والكيف نفسه لايشتد فان السواد مثلاً لوكان يشتد يبقى ذاته مع الاشتداد وكلما كان يبقى ذاته معه فكان ينظم اليه سواد آخر فيلزم اجتماع السوادين فى محل واحد فعى الحقيقة المحل يشتد سواده بان يبطل عنه سواد ويحصل فيه آخر اشد منه و كذا فى جانب الضعف فان الشديد يعدم و يحصل ما هو اضعف منه.

«واما فى الاين فكالحركة من مكان الى الاخر المسماة بالنقلة» وهو ظاهر «واما فى الوضع فكحركة الكرة فى مكانه» لايقال: لاوجه لايسراد الكاف لان الحركة الوضعية منحصرة فى حركة الكرة فى مكانها ، فالصواب انيقول: وهى حركة الكرة كماذكره استاذه فى اسرار التنزيل لانا لانسلم انحصارها فيها لالان حركة القاعد اذاقام وبالعكس حركة وضعية اذليست كمية ولاكيفية وهما ظاهران ولا اينية لانكل متحرك حركة اينية لابد وان يخرج من مكانه والقاعد اذاقام اوالقائم اذا قعد لا يخرج عن مكانه

٥٧ مت وچايي: الماء.

لانا لانسلم انها ليست اينية قوله لان كلمتحرك حركة اينية فانه عندما يتحرك لابد وان يخرج من مكانه ممنوع ، لان الحركة المكانية وهي الاينية وهي التي تتبدل بها ايون المتحرك على معنى انه في كل آن ، في اين آخر لاانه يكون في كل آن في مكان آخر وذلك لانك عرفت ان معنى قولهم ان في مقولة كذا حركة ان الجسم يتغير في صنف من تلك المقولة الي صنف آخر منها على التدريج بل لان الحركة الكرة التي هي المحدود على مركز نفسها حركة وضعية وليست تلك الحركة في مكانه اولامكان وحركة الرحي في مكانه وضعية وليست تلك الحركة في مكانه اولامكان وحركة الرحي في مكانه وضعية وليست تلك الحركة حركة الكرة ، وليس كريا فالصحيح ماذكره المصنف لاماذكره استاذه .

«فان بها يختلف نسبة كل واحد من اجزائها بعضها الى بعض والى الامور الخارجة عنها على التدريج» واذا اختلفت النسبة تغيرت الهيئة الحاصلة بسببها وهى الحركة فى الوضع وفى نسخة بخطالمصنف فان بها يختلف نسبة كل واحد من اجزائها الى الامور الخارجة عنها على التدريج و هو اولى لان فى تغير نسبة اجزاء الكرة وضعية ، هو انه لولم يكن وضعية فاما اليكون مكانية اوغيرها والثانى باطل بالضرورة اذلا اشتباه لها الابالحركة الاينية والاول ايضا باطل لجو از انلايكون للكرة مكان كالمحدد فلا يكون حركته حينئذ فى المكان وعلى تقدير ان يكون لهامكان كسائر الافلاك يكون حركته حينئذ فى المكان وعلى تقدير ان يكون لهامكان كسائر الافلاك الى ماهو خارج عنها وهذه النسبة هى الوضع فالتغير فيها يكون حركة فى

٥٨ مت وچاپى : نسبة اجزائها .

الوضع وهوالمطلوب .

«واما الجوهر فلايقع فيه حركة» اى لايجـوز ان يزول الصورة الجوهرية عننوع من الجسم ويحصل لمادته صورة اخرى على التدريج «لانه اذازالت الصورة الجوهرية عن نوع من الجسم انعدم ذلك النوع» و يحصل نوع آخر لانالصورة الحاصلة بعد انعدام الاولى لايكون موافقة لهافي النوع لان المادة في الحالتين يكون مستعدة حينئذلنوع تلك الصورة فلها في الحالتين استحقاق ذلك النوع الاانه يجوز ان يختلف استعدادها للعوارض المفارقة فلايزول عنهاتلك الصورة لوجود الاستعداد والاستحقاق بل انما يختلف عوارضها لصيرورة المادة مستعدة لحصول عارض آخــر وقد فرضنا زوال تلك الصورة هذا خلف، فتعين ان يحصل لها صورة اخرى مخالفة للزايلة في النوع «فلايكون ذلك انتقالا» اي حركة من صورة الى اخرى لانالانتقال الى الصورة الاخرى لايكون يسيرا يسيرا والالكانله ابتداءووسط وانتهاء ، والصورة لايحصل حينئذ الافي الانتهاء فيكون المادة في الابتداء والوسط بلاصورة هذاخلف ، بل دفعة لكن الانتقال الدفعي لايكون حركة بل كونا وفساداواليه اشار بقوله:

«نعم المادة خلعت ولبست اخرى وذلك كون وفساد» قال الفاضل الشارح: في توجيه هذا الموضوع اذا زالت الصورة النوعية اوالجسمية عن الجسم ينعدم ذلك النوع ويوجد غيره لانها مقومات له والمتحرك من شأنه بقاء ذاته في الحالين ولايمكن بقاء المتحرك وهو الجسم هيهنا حال زوال صورته النوعية اوالجسمية عنه فلايمكن وقوع الحركة فيه ته

اعترض عليه بان المتحرك ليس هو الجسم بل هو المادة وحدها غير موجودة فلا يكون في الابتداء و الوسط موجودا بل معدوما وهومحال ، فلا يصح عليها الحركة في الصورة وذلك بخلاف الحركة في الكيف فان الموضوع في وجوده غنى عن الكيفية ، وايضا قوله الصورة الجسمية اذا زال عن الجسم ينعدم ذلك النوع ويوجد غيره غيرصحيح ، اذلا ينعدم ذلك النوع بانعدام الصورة الجسمية ، بل ينعدم ذلك الشخص عند زوال الصورة الجسمية وهو ويوجد شخص آخر من نوعه ، بل ذلك انما يكون في الصورة النوعية وهو ظاهر ، والحق ان انعدام الصورة الجسمية عندانعدام الخرق والالتيام ، انما يكون في آن كالكون والفساد فلهذا لا يكون حركة في الصورة الحسمية الحسمية

«واما بقيةالمقولات» وهي متى والاضافة والملك وانيفعل و ان بنفعل «فتابعة لمعروضاتها في وقوع الحركة وعدمها» اى اذاوقعتالحركة فيها والا فلا قال الشارح: المقولات الباقية هي المقولات النسبية و هي دائما عارضة لغيرها لايعقل قيامها بذاتها فهي تابعة للمعروضات فان كانت معروضاتها قابلة للحركة قبلت هي والا فلا ، قال: وانا ابيتن ذلك على التفصيل فان هذا غيركاف بل ينتقض بمقولتي الاين والوضع فانهما من الأمور النسبية فنقول: المتى لايقع فيه حركة فان لمتى متى آخر و هو محال والملك ان جعلناه هيئة احاطة الجسم بغيره المنتقل بانتقاله كانت الحركة فيه تابعةلحركة الجسم المحيط فلايقعفيه حركة بالذات بل بالعرض وفيه نظر فان حركة المحيط في الاين يقتضى حركة الجسم في الملك وهي

ح كة بالذات للمحاط والتبعية لايخرجها عن كونها حركة ذاتية فان الحركة في الملك تابعة للحركة في الكيف وهي حركة ذاتية وان جعلناه عبارة عن التملك للشيء لم يكن فيه حركة لانه مما يحصل في الان . اقول : من فسرالملك بالتملك للشيء ان اراد بهكون الشيء مالكا لشيء فيكونمن مقولة المضاف لأن همهنا ملكا وهو اضافة ومالكا ومملو كاوهما متضانفان وان ارادبه الغني الذي بعض معانيه لازم لهذا المعنى فهو ايضا غيرصحيح لانالغنى والاستغناء قد يرادبه كون الشيء بحالة لايمكن له الانتفاع اصلاً بمايذكر انه غنى اومستغنى عنه ، كما يقال : هذاالحجر مستغن عن المسال اذلاً يمكن له الانتفاع فليس هو بمقولة اصلاً ، وقد يرادبه كون الشيء بحالة يكون الغاية المطلوبة من الشيء الذي يقال انه غنى عنه حاصلة بدون ذلك الشيء ، مثل من يكون صحيحافي مزاجه وهيئة اعضائه واتصال اجزاء اعضائه فلايحتاج الى الادوية والمزورات التي يحتاج اليهاالمريض في هذه كلها اوفي احدها فيقال: لهذا الصحيح انه مستغن عن هذه الادوية والمزورات لان غاية هذين اعادة الصحة المفقودة وهي حاصلة بدون هذين فيكون غنيا عنها ، والمزاج منباب الكيف ، وكذاالصحة ، والهيئة من باب الوضع ، واتصال الاجزاء من باب المضاف ، وكذا الحصول وقد يراد به كون الشيء بحالة لايحتاج الى كسب صفة ، اما لان ذاته لايحتاج الى صفة زائدة عليها حتى لوتعرض كذلك لكان نقصاً كالواجب تعالى،

۱ – زی و زه : فیالکیف وهی حرکه بالذات .

٧ ــ زد وزه : فيالكم .

واما لان ذاته فى اول وجودها يكون منعوتا بصفات كمال يحتاج هى اليها ولايمكن خلوذاته عنها اصلا ، فيكون هومستغن عن كسب تلك الصفات والاستغناء فى هذين ايضا امر عدمى ليس من مقولة ، فاذن ظهران تفسير مقولة الملك بالتملك غير صحيح ، وان التعليل الذى ذكر هالشارح لعدم وقوع الحركة فى التملك انتما يصح اذا حمل التملك على اول ما ذكر نا من المعانى .

قال: واما الاضافة فهي ايضاً منالامورالتي تحصل فيآن فلا يقع فيه حركة ، اقول حصول كل اضافة فيآن ربما لايسلمه الخصم فانه غير بديهي والمشهور انالمضاف ابدا عارض لمقولة منالبواقي فتابع لها فى الاشتداد والنقص فاذااضيفت اليه حركة فذلك بالحقيقة لتلك المقولة وبالعرض ، فانالجسم اذاكان انقص مقابلة فاذا تحرك الى شدة المقابلة فتلكالحركة انمايكون بحركة مكانية اووضعية فالحركة فيهما بالذات و فيه نظر ، قال : وكذاالفعل والانفعال فان انتقال الجسم من التبرد الـــى التسخن يستدعي طلب السخونة والتبرد يستدعي طلب البرودة فيكون حال طلبه للبرودة هي حالطلبه للسخونة وهو محال ، فلايقع فيه حركة، اقول: تقريره على الوجه المفسران انتقال الجسم من التبرد الى التسخن أن كان دفعة فلاحركة وانكان لادفعة فلايخلو اما انيكون التبرد باقيا وهومحال لانالتبرد توجه الى البرودة والتسخن توجه الى السخونة ويمتنع كون الشيء فىحالة واحدة متوجها الى الضدين واما انلايكون باقيا فلميكن الحركة واقعة في التبرد واماالذي يقال ان الشيء قدنقص اتصافه بالفعل يسير أيسير آ فذلك اما لان القوة تجوز يسيراً يسيراً انكان الفعل بالطبع ، واما لان العزيمة ينفسخ يسيراً يسيراً انكان الفعل بالارادة واما لان الالة تكلان كان الفعل لها وفي جميع ذلك يتبدل الحال اولا في القوة او العزيمة او الالة ثم يتبعه التبدل في الفاعلية وفيه نظر .



## «المبحث الخامس» في تقسيم الحركة ، قال رحمه الله

«والحركة اماواحدة بالشخص وهي انمايتحقق عند وحدة موضوعها» اذلو تعدد موضوع الحركة لزم تعدد الحركة لان الحركة القائمة باحد الموضوعين لايكون عين الحركة القائمة بالموضوع الآخر «لاستحالة قيام مسافة الواحد بمحلين ، ووحدة زمانها» لان الجسم الواحد اذا قطع مسافة واحدة في الزمان الاول ، ثم عاد في الزمان الثاني لم يكن العائد هو الاول «لاستحالة اعادة المعدوم بعينه ، ووحدة مافيه» اي وحدة ما فيه الحركة وهو المقولة «لانه يمكن ان يقطع متحرك مسافة ومع ذلك يستحيل وينمو بحيث يكون ابتداء هذه الحركات وانتهاء واحداً» فاذن لا بدمع وحدتهما وحدة مافيه ليكون الحركة واحدة بالشخص .

«واما وحدة المحرك فغير معتبرة» في وحدة الحركة اى وحدتها غير مشروطة بوحدةالمحرك «لان محركا لوحرك جسما و قبل انقطاع تحريكه يوجد محرك آخر كانت الحركة واحدة» مع ان المحرك متعدد فلوكان وحدة المحرك شرطا لامتنع ذلك قيل فيه نظر ، لان المحرك الثاني اما ان يكون له اثر اولافان لم يكن ، لم يكن محركا وان كان فاما ان يكون اثره الحركة التي وجدت وهو محال ، لاستحالة اعادة المعدوم بعينه ، واستناد الاثر الواحد الى مؤثرين تامين اوحركة اخرى فيقتضى تغاير الحركة . واجاب الفاضل الشارح عنه بانا نختار الثاني من الشق الثاني

ولايلزم عدم الوحدة ، لا نانريد بالحركة الواحدة الحركة المتصلة من المبدء الى المنتهى ، وهيهنا كذلك لان اثر الاول متصل باثر الثانى لايقال فيما ذكره الفاضل الشارح نظر لان الموجب لتلك الحركة المتصلة انكان امرا واحدا فهوظاهر ، وانكان اموراً متعددة يلزم استناد الموجب الواحدالى موجبين تامين . لا نانقول : لا نسلم وانما يلزم ان لولم يكن احدهما موجبا لاحد جزئيه والاخر للجزء الاخر المتصل به واما اذاكان فلا ، لا يقال : لما كان احدالا ثرين غير الاخر والاثر هيهنا هو الحركة فلم يكن الحركة واحدة بل متعددة لا نانقول : لا نسلم ذلك فان المراد بوحدة الحركة الشخصية بل متعددة الا تصالية ، على ما نص عليه الشيخ في النجاة بقوله : ويكون وحدة هذه الحركة الشخصية هي بوجود الا تصال فيها واللازم مما ذكر حصول الا نقسام فيها بسببها الى المحركين ومثل هذا الا نقسام لا يبطل الواحدة الا تصالية كما ان الحركة مع اتصالها يعرض لها انقسامات بحسب الشروق والغروب .

«ووحدة المبدء غيركافيه» اى فى وحدة الحركة «لان الجسمين قد يتحركان من البياض احدهما الى السواد والاخرالى النيلية» واذاكان كذلك كانت الحركة متعددة مع وحدة المبدء فلم يكن كافية «وكذا وحدة المنتهى» اى غيركافية فى وحدة الحركة «لان الوصول اليه» اى الى المنتهى «قد يكون دفعة كانتقال الجسم من الغبرة الى السواد ، وقد يكون على التدريج كانتقاله من الخضرة الى النيلية ثم الى السوادية» واذا كان كذلك كان احدهما عين الأخرى مع وحدة المنتهى فلم يكن وحدة المنتهى كافية وفى الحواشى عين الأخرى مع وحدة المنتهى فلم يكن وحدة المنتهى كافية وفى الحواشى

القطبية في ان الانتقال من الغبرة الى السواد دفعى نظر اقول: وذلك لان المسافة التى سلكها المتحرك في الكيفية امتداد اتصالى بين الحدين يمكن ان يوجد فيه مقاطع كمافى الحركة في الاين والموجود في كل مقطع نوع بالقياس الى نوع آخر آخر اقرب او ابعد من احدالحدين واذا كان الامر كذلك لا يكون الانتقال من احدالحدين الى الاخر دفعة ، بل بوسايط و لقائل ان يقول: انتقال الجسم من الغبرة الى السواد مثلا اذا كان بو اسطة فانتقال الجسم من تلك الواسطة الى السواد ان كان السواد مثلا اذا كان بو اسطة الى السواد ان كان السواد مثلا اذا كان بو اسطة الى السواد ، لوجود وسايط غير متناهية بالفعل وان لم يكن كذلك بل ينتهى الجسم في الانتقال الى واسطة يكون انتقاله منها الى السواد دفعة يكفينا في الحسم في الانتقال الى واسطة يكون انتقاله منها الى السواد على انا نقول قوله :

و «وكذاوحدتهما» اى وحدة المبدء والمنتهى غيركافية فى وحدة الحركة «لانالانتقال من احدهما الى الاخر قديكون بطرق مختلفة» كاف فى ذلك لانه اذالم يكن وحدتهما كافية فوحدة احدهما اولى بان لايكون كافية . وفيه نظر لعدم لزوم المطلوب عندالانتهاء الى واسطة يكون الانتقال منها الى السواد دفعة لان الكلام فى منتهى الحركة لا الانتقال مطلقا .

واعلم انالغرض من ذكر انوحدةالمبدء والمنتهى ووحدتهما معا غيركافيةمعلزومماتقدم بهمن اشتراط الامورالثلاثة هوان يعلمان وحدة المبدء و المنتهى ليست ملزومة لوحدة الامور الثلاثة بل الامر بالعكس واليه اشار بقوله «نعم وحدتهما لازمة لوحدة الامورالثلاثة» .

«واماواحدة بالنوع» وهى الحركات المختلفة بالعددالمتفقة بالحقيقة «وهى انما يتحقق عند وحدة مافيه الحركة» بان يكون كلها في مقولة «وما منه ومااليه» بالنوع اوبالشخص وذلك بان يتحرك جسمان من المركز الى المحيط اومن المحيط الى المركز على خط واحد اوعلى خطين اما اتحاد مافيه الحركة فلان الحركة من نقطة الى اخرى بالاستقامة يخالف الحركة من اليها بالاستدارة بالنوع مع اتحادهما فيما منه وما اليه واما اتحادمامنه وما اليه فلان الحركة من السواد الى البياض يخالف الحركة من البياض الى السواد مع اتحاد مافيه الحركة .

«واما واحدة بالجنس» وهمالحركات المختلفة بالنوع المتفقة بالجنس القريب اوالبعيد ، وهما انما يتحقق بوحدة مافيه الحركة اى بالجنس قريبا اوبعيداً ، كحركة جسمين احدهما من السواد الى البياض والاخر من البياض الى السواد ، فان هاتين الحركتين واحدة بالجنس القريب لاتحاد مافيه الحركة بالجنس القريب وهو الكيف المبصر و لوتحرك الاخر من الحرارة الى البرودة كانتا متحدتين بالجنس البعيد لعدم اتحاد مافيه الحركة بالجنس القريب بل بالجنس البعيد ، وهو الكيف المحسوس .

التقسيم الثانى قال رحمه الله: «وايضا الحركة اما سريعة وهى التى تقطع مسافة اطول» اىمن مسافة حركة اخرى «فى الزمان المساوى» اى لزمانها «اوالاقصر» اى اوفى الزمان الاقصر من زمانها «اومسافة مساوية»

اي لمسافة حركة اخرى «في زمان اقل : وآما بطنئة وتعرفها ٥٩ من المذكور في تعريف السريعة» وهي التي يقطع مسافة اقصر في الزمان المساوي او الاطول اومسافة مساوية في زمان اطول «والبطؤ ليس لتخلل ته السكنات» اى فى البطؤكما زعم القائلون بالجزء «والا لكانت نسبة السكنات المتخللة ا من حركات الفرس التي هي خمسة فراسخ في يوم واحد كنسبة فضل حركات انشمس في ذلك اليوم الى حركات الفرس» لان السكنات المتخللة بين حركات الفرس لكونها بازاء فضل حركات الشمس على حركات الشمس على حركاته مساويةله ونسبة احدالمتساويين الي الشيء كنسبة المساوى الاخر اليه «لكن فضل تلك الحركات ازيد من حركاته» بما لايعد ولايحصى «فسكنات الفرس ازيدمن حركاته كذلك مع انالانحس بشيءمن السكنات ٦١» اى من سكنات الفرس و نحس بحركاته فلوكان كذلك لكان الامر بالعكس بلسببه فيالحركات الطبيعية ممانعة المحروق وفي القسرية ممانعة الطبيعة اوضعف القوة القاسرة وفي الارادية اختلاف الدواعي اومعانعة الطبيعة اوممانعة المخروق الوممانعتهما معا .

التقسيم الثالثقال رحمه الله: «وايضا الحركات قديكون مضادة وهي الداخلة تحت جنس واحد» قريب «كالتسود» اى الحركة من البياض الى السواد «والتبيض» اى الحركة من السواد الى البياض فانهما داخلان تحت

٥٩ مت وزه : فتعرفها .

<sup>•</sup> ٦٠ چاپي وزد: لتخلخل ، المخلخلة .

١ ـ چاپى ومت : المتخلخلة .

جنس واحد قرب وهو الكيف الميصر واما تضادهما فلانهما معنيان وجوديان متشاركان فىالموضوع وبينهما غاية الخلاف ولامعنى للتضاد الاذلك وانما قال تحت جنس واحد لانالحركات المختلفة الاجناس قد يجتمع معافان المتحرك الواحد جازان يقطع مسافة ومعذلك يستحيل و ينمو فان تعاندت في بعض الاوقات فليس ذلك لماهيتها بل لامور خارجة عنها وانما قيدنا الجنس الواحد بالقريب لانالحركات الداخلة تحتجنس بعيدة قدلايكون متضادة فانالجسم الواحد قديتسخن ويتسود معآ فى زمان واحد وفيالحواشي القطبية وهيالداخلة تحت جنس واحد شرط لاتعریف والصواب فی امثال هذه ان یعرف اولاً ثم ان کان ولابد من ذکر شيء آخر ان يذكر ان تضاد هذهالامور لايستلزم تضادها اقول و يمكسن الاعتذار عنه بانه لما ذكر قبل ذلك تعريف التضاد مطلقا علم من ذلك ان الحركتين همااللتان لايجتمعان ويصح تعاقبهما على موضوع و بينهما غاية الخلاف فلذلك ماتعرض للتعريف ، وتعرض للشرط واعلم انتضاد الحركات ليس منحيث انها حركات والالم يجتمع حركتان البتة بلتضادها بسبب مايتعلق الحركةبه والامورالتي يتعلق بهاالحركة ستة مامنه ، وما اليه ، ومابه ، وما فيه ، وماله ، والزمان ، وليس فيشيء منذلك مايصلح انيكون سببا لتضاد الحركات سوى مافيه ومااليه واما مابه وهوالمحرك فلقو له:

«وتضادها ليس لتضاد المحركين» والالامتنع تضاد المحركين مع عدم تضادالحركتين والتالي باطل «لان حركة الحجر قسرأ وحركة النار

طبعاً غير متضادين الاجتماع الحركة الطبيعية مع القسرية فى الجسم المرمى من فوق الى اسفل بقوة «مع تضاد المحركين» وهما الطبع والقسر الايقال النسلم التضاد بين القوة الطبيعية والقسرية لجواز اجتماعهما الانا نقول الحال الايخلو عن التضاد وعدم التضاد العلى التقديرين يحصل المطلوب اما على الاول فظاهر واما على الثانى فلان حركة الحجر بالطبع الى اسفل وبالقسر الى فوق متضاد ان مع عدم التضاد بين المحركين حينئذ فلوكان تضادهما لتضاد المحركين الامتنع ذلك واما الزمان فلقوله:

«ولالتضاد الازمنة» والالما عرض للحركات تضاد «لكونها غير مضادة» لانتفاء شرطالتضاد وهو غايةالتخالف لاتحاد ماهيتها «وبتقدير تضادها» اى تضاد الازمنة «فهى» اىالازمنة «عارضةللحركات وتضاد العارض لايوجب تضادالمعروض» فانالسواد يضاد البياض مععدمالتضاد بين معروضيهما.

«ولالتضاد مافيه» والالماتحقق تضادها عند وحدة مافيه و اللازم باطل «لانالصاعدة تضادالها بطة مع وحدة الطريق» وكذلك التسود يضاد التبيض مع وحدة مافيه واما ماله وهو المتحرك فلان حركة الماء قسرا وحركة النار طبعا الى فوق غير متضادين مع تضادالمتحركين لايقال التضاد بينهما بالعرض لابالحقيقة لانهما لايتعاقبان على موضوع واحد لانانقسول من الراس لوكان تضادالحركتين لتضاد المتحركين لامتنع تضادالحركتين مع عدم تضادالمتحركين والتالى باطل لانحركةالحجر بالطبع الى اسفل وبالقسر الى فوق متضادتان مع ان المتحرك واحد وان فرض حجران لم يكن

ايضابين المتحركين تضاد لعدم التضادبين الجواهر فان قيل لم لايجوز ان يكون تضاد الحركات للحصول في الاطراف فيها لان الحركات الموجودة هي الحاصلة في الوسط لافي الطرف واليه اشار بقوله:

«ولا للحصول فى الاطراف والا لماكان بين الحركات الموجودة» و هى التى بمعنى التوسط «تضاد» لانه اذا وصل المتحرك الى النقطة التى هى الغاية والطرف انقضت الحركة ولماذكر ان الاربعة من الستة المذكورة ليست صالحة لذلك ذكر ان ذلك للباقيين فقال:

«بل لتضاد مامنه ٦٠ ومااليه» جميعا لالاجل مامنه فقط فان الحركة من السواد الى الحمرة ومن البياض اليها لا يتضادان ولالاجل مااليه فقط فان الحركة من الحمرة الى البياض ومنها الى السواد لا يتضادان فقوله «لالكونهما نقطتين بل لان احديه ما مهمه و الاخرى منتهى» اشارة الى جواب سئوال و تقدير السئوال انه لوكان تضادها لتضاد مامنه ومااليه وجب ان يكون مامنه ومااليه متضادين واللازم باطل لان مبدء الحركة الاينية ومنتهاها نقيضان غير مختلفين بالماهية والمتحد ان بالماهية استحال ان يكونا متضادين . و تقريب الجواب ان يقال : الشرطية ممنوع ان عنيت انه بحيث ١٤ ان يكونا منئذ متضادين بحسب ذا تيهما و مسلمة ال عنيت انه بجب ان يكونا ان يكونا حينئذ متضادين بحسب ذا تيهما و مسلمة ال عنيت انه بجب ان يكونا

٦١ــ چاپي وزه : سکناته .

٦٢ چاپي وزد: مافيه.

٦٣ــ چاپى وزد : احمدها .

٦٤ زا وزد: يجب.

متضادين باعتبار الذي تعلقت الحركة بهماوهو كون احديهما مبدء أوالاخرى منتهى ولكن لانسلم انالتالي باطل فان النقطة التي هيمبدء تضاد النقطة التي هي منتهي من حيث انالاولى مبدء والثانية منتهي ولقائل انيقول: الكلام في ان تضاد الحركتين لتضاد مبدء هما ومنتهاهما والسائل يقول ان ممدء هما ومنتها همالا يتضادان بحسب الذات لكونهما نقطتين ولابحسب المبدئية لاشتراكهما فيها وكذا الكلام فيمنتهاهما وما ذكرتموه في هذا الجواب يقتضى انمبدء كل حركة منحيث هو مبدء يضاد منتهاها من حيث هومنتهي وذلك لانزاع فيه. لايقال: لانسلم انسبدءهما ومنتهاهما لايتضادان بحسب عروض المبدئية والمنتهائية لانالنقطة التي هي مبدء تلك الحركة تضاد النقطة التي هي مبدء الاخرى من حيث ان الاولى مبدء تلك الحركة واثانية مبدء الاخرى وكذا الكلام في المنتهى . لانا لانسلم انالنقطةالتي هي مبدء تلك الحركة تضاد النقطة التي هي مبدء الاخسري من الحيثية المذكورة وانما يكون كذلك انالوكانت الحركتان متضادتين وهواول المسئلة وقوله «والتوجه الى الاطراف» عطف على قوله بل لتضاد اي بل تضاد الحركات لتضادمامنه ومااليه والتوجه الى الاطراف فان التوجه الى فوق تضادالتوجه الى تحت وبالعكس والحاصل ان تضادالحركات لتضاد مأمنه ومااليه وهوالاطراف والجهات فيكون تضادهاللتوجه الىالاطراف و الجهات.

التقسيم الرابع قال رحمه الله «وايضا الحركة اما مستقية» وهي الواقعة على خط مستقيم «واما مستديرة» وهي الواقعة على خط

مستدير على ماقيل والالم ينحصر في هذه الاقسام لان الخط المستدير في عرفهم ما يوجد في جهة تقعيره نقطة يتساوى جميع الخوط المستقية الخارجة منها اليه بخلاف المنحنى فأنه يكون كذلك وقد لا يكون ومنه بظهر ان الاصوب ان يقال: اما مستقيمه واما منحنية.

«واما مركبة منهما كحركةالعجلة» فانها يقطع مسافة مستقيمة وتدور دوائر على نفسها ، وكحركة الكرة المرمية المدحرجة ويسمى هذه الحركة تولية وفي الحواشي القطبية واعلم انمعني هذاالكلام ان الحركة قديكون مستقيمة وقديكون مستديرة وقديكون مركبة منهما على مافى الملخص لاانالحركة لاتخلو عنها فان الحركةالكيفية خارجة عنهااقول هذا تقسيم للحركة الاينية لالمطلق الحركة والجركة الاينية لاتخلو عنها وايضا فسي الحواشى القطبية فيكون حركةالعجلة حركةواحدة نظرولوسلم يلزم تميزها من الاقسام مايقال: مثلاالحركة اما في الاين اوفي الكيف اومركبة منهما وقس الباقى عليه اقول النظران حركة العجلة انمايكون حركة واحدة لولزم من اجتماع المستقيمة والمستديرة فيها هيئة وحدانية بها حصلت حركة مركبة منهما وهو غير معلوم بل هو كاجتماع النقله والاستحالة فيجسم واحد ، واما لزوم غيرها منالاقسام فممنوع لانالتقسيم للحركة الاينية لالمطلق الحركة على مامر.

«قال الشيخ: ان بين كل حركتين صاعدة وهابطة سكون» ذهب المعلم الاول والشيخ الى امتناع اتصال الحركات المختلفة بعضها ببعض من عير ان يقع بينهما سكونات وبينا بذلك كون الحركة التى هي علة الزمان وضعية

دوريّة كما سيجيء والتخصيص بالصاعدة والهابطة لاوجه له الاالتوضيح.

«لانالميل الموصول الى ذلك الحد موجود حالة الوصول لوجوب وجودالعلة التامة مع وجودالمعلول والوصول آني» في الوجود «والالكان عندوصول الجسم الى احد جزئيه اى جزئيي الحد اوجزئيي الزمان والاول اظهر هكذا في الحواشي القطبية «غيرواصل فلايكون الوصول وصولاً» وتقريره لوكان الوصول زمانيا لكان حالالوصول منقسما بانقسام ذلك الزمان فينقسم الحد بانقسام حال الوصول فعند وصول الجسم الى احد جزئيي ذلك الحد لايكون واصلا بل يكون وصوله عند وصوله الى الجزء الثانى ايضاً فلايكونالوصول وصولا هذا خلف . وفي الحواشي القطبية ذلك ممنوع لانالخصم لايسلم حصول الوصول اقول وتوجيهه ان يقال: اناراد بكونالجسم عند وصوله الى احد جزئيه غير واصل انه لايكون واصلا الى ذلكالجزء فهو ممنوع وان اراد بهانه لايكون واصلا السي ذلك الحد فهو مسلم لكن لانسلم لزوم كون الوصول غيروصول حينئذ بل اللازم كونالواصل الى جزء الحد غيرواصل الىالحد والواقع كذلك لان الجزءمغاير للكل والوصول الى احد المتغايرين غير الوصول الى المغاير الآخر. «فذلك الميل موجود في ذلك الآن، واللاوصول ايضاً آني » ولا يقدح

«فدلك الميل موجود في دلك الآن، واللاوصول الني المتحرك مرة ثانية حينئذ فيه استمرار اللاوصول الى حين مايصل الجسم المتحرك مرة ثانية الى ذلك الحد لان الامور الواقعة دفعة على قسمين منها مايستمرفى الزمان الذى طرفه ذلك الان ومنها مايستمرزمانا البتة، لايقال اللاموصلية عبارة عن كون الجسم مفارقا لذلك الحد اومتحركا عنه والمفارقه و التحرك عن كون الجسم مفارقا لذلك الحد اومتحركا عنه والمفارقه و التحرك

لايكون آنيا لان اللاموصلية ليست عبارة عن المفارقة والتحرك بل عن زوال الموصلية وانه دفعي لازماني .

«فالميل الموجب له ايضاً موجود في ذلك الان ولا يجتمان في آن واحد» لاستحالة اتحاد آني الوصول واللاوصول لاستلزامه اجتماع الميلين المختلفين في جسم واحد في آن واحدعلي ماقال «لامتناع ان يجتمع الميل الى الشيء مع الميل عنه في آن واحد بل في آنين فبينهما زمان يسكن فيه الجسم» لانه لوكان متحركا في ذلك الزمان لكان متحركا لاالى الحد ولا عنه وهو محال «والا» اىوان لميكن بينهما زمان «لزم تتالى الانات» وهو محال لاستلزامه الجزء وقالوا وهـذا السكون ليس من مقتضيات الطبيعة فانها يقتضى الحركة الى الجهة الملائمة لها وهذاالسكون لايلائمها لانه في الحيز القريب بل الميل القسرى كما افاد قوة التحريك الى الحد المعين كذلك افاد قوةالتسكين فيذلك الحدثم الطبيعة بشرط السكون في ذلك الحديحدث في ذلك الجسم بعد ذلك ميلاً ومدافعة الى جهة الستفل فيحدث الحركة اليه اقول الاشبه انهذاالسكون قسرى والقاسر امتناع تتالى الانات اذالضرورات الطبيعية مثلضرورة الخلاء وغيرها كثيراً ما يقتضي امورا يستبعدها العقل «وفيه نظر» من وجهين وتوجيه الاول ان يقال: اىشىء اردتم بانقسام الحد بانقسام زمان الوصول ان اردتم الانقسام بالفعل فهو ممنوع وانما يكون كذلك اللوكان زمان الوصول منقسما بالفعل وهو ممنوع ، وان اردتم به الانقسام بالقوة فهو مسلم،

٥٠ زا وزه: ان اردتم.

ولكن لانسلم انه حينئذ يكون له جزء يصل اليه الجسم حتى يلزم ان يكون عند وصوله اليه واصلاً وغيرواصل واليه اشار بقوله:

«لجواز ان يكون» اى الحد او الزمان على ما فى الحواشى القطبية «منقسما بالقوة لابالفعل» و فى الحواشى انه انتما قيد الانقسام بالقوة ولم يقل لجواز ان لا يكون منقسما اصلا ، لان البديهة حاكمة بان الحد اذا لم يكن منقسما اصلا وصول الجسم اليه يكون آنيا فكان المنع قريبا من الممكابرة. والاولى ان يفسر الحد بماذكرنا ويدعى كون الوصول واللاوصول آنيا ويتمسك فى بيانه بالبديهة . وتوجيه الثانى ان يقال : سلمنا ان الوصول وكذا اللاوصول آنى لكن لانسلم استحالة ان يكون بين الانين زمان قوله لاستلزام تتالى الانات الجزء وهو محال . قلنا : ان اردتم استلزامه اياه فى الخارج فهو ممنوع لان التتالى انما يستلزم وجود الجزء فى الخارج ان لوكان الان موجودا فى الخارج وهو ممنوع وان اردتم استلزامه اياه فى الذهن فهو مسلم ولكن لانسلم استحالة وجود الجزء فى الذهن اذ المستحيل وجوده فى الخارج لا فى الذهن واليه اشار بقوله :

«لانالتتالى انما يستلزم الجزء ان لوكان الان موجودا فى الخارج و هوممنوع» وفى نسخه مقروة على المصنف لان التتالى انما يلزم ان لوكان الان موجودا فى الخارج وهوممنوع وتقريره ان يقال لانسلم استحالة انلايكون بين الانين زمان قوله والايلزم تتالى الانات وهومحال قلنا ان اردتم بلزومه فى الخارج فهوممنوع لانه انمايلزم فى الخارج ان لوكان الان موجودا فى الخارج وهوممنوع وان اردتم بلزومه لزومه فى الذهن

فهو مسلم ولكن لانسلم استحالته اذالمستحيل تتالى الانات في الخارج لافي الذهن .

«واحتج الامام عليه» اى على ان بين كلحركتين صاعدة وهابطة سكون «بان القوة القسرية غالبة في اول الامر على الطبيعة» لحصول مقتضى القسرية دون مقتضى الطبيعية «وهي» اى القوة القسرية «لايزال تضعف بمصاكات الهواء المخروق وينتهى» وفى بعض النسخ ولابد وان ينتهى «بالاخرة الى حد المعادلة ، فهناك يجب السكون ، ثم يضعف القسرية ويستولى الطبيعية وينزل الحجر» وفيه نظر لجواز ان يكون المعادلة في آن ويمتنع وقوع السكون في الان .

«لايقال لووجب السكون بينهما يلزم وقوف الحجر النازل عملى تقدير ملاقاته الخردلةالصاعدة ٢٦» لوجوب سكونها على ماذكرتم وهمو محال لامتناع اذيقاوم الخردلة الحجر النازل سيما اذاكانرحي .

«لانانقول الخردلة ترجع بمصادمة الهواء المتحرك بنزول الحجر الميكون الملاقاة محال» لايقال لووجب السكون بينهما وجب ان لايرجع الخردلة بمصادمة الهواءفاذن يلزم الملاقاة لانانقول اناردتم انالخردلة لايرجع على هذاالتقدير الى ان يصل الحجرالنازل اليها ويلاقيها فى ذلك الزمان الذي يجبالسكون فيه فهوممنوع واناردتم انالخردلة لاترجع

٦٦ زا وزد: بحسب .

٧٧؎ چاپى : + فىالحالةالتى يجب وقوفالخردلة .

٨٦ چاپي : + قبل وجوب وقوفها .

على هذاالتقدير الى انينتهى الرانالذي يتحقق السكون فيه فهومسلم اكن لانسلم الملاقاة حينئذ وعلى تقديرالملاقاة فلانسلم وقوف الحجر لانقضاء ذلك الزمان عندوصول الحجر النازل الىذلك الحد وفي الحواشي القطبية هذاالجواب ضعيف لانه لايتمشى فيما اذاكان الملاقى للحجر النازلمالايرجع بمصادمة الهواء المتحرك بنزوله اقول ويمكن انيجاب عنه بمنع استحالة وقوف الحجرعلى تقدير ملاقاته مالايرجع بمصادمة الهواء انمتحرك لجواز انقاوم الحجر، قال عزالدولة في شرحه للتويحات ويمكن الايجاب عن هذاالاشكال بوجه آخر وهوان الخردلة لم تصل الى غايـة حركتها بل عادت قبل بلوغها الى تلك الغاية وكلامنا فيما بلغ المتحرك الى غاية حركته واقول لوصح هذاالجواب يلزم بطلان ماهوالفرض من أثبات زمان سكون بين الحركتين المختلفتين اثباته وهوان الحركة الحافظه للزمان ليست هي المستقيمة لانه حينئذ لايلزم من العود قبل بلوغ الغاية انقطاع الزمان يعرف بالتأمل.

والمصنف اورد وجها آخر جدليا وهو قوله: «وبتقدير فرضها» اى فرض الملاقاة «يلزم وقوف الحجر وانكان محالا لان المحال جازان يلزمه المحال» وتوجيهه ان وجوب وقوف المحال» وتوجيهه ان وجوب السكون بين حركتيه انما يستلزم وجوب وقوف انحجر فى الجو على بعض التقادير والفروض وهو تقدير الملاقاة لامطلقا واذاكان كذلك فاستحالة الوقوف انما ينتج استحالة السكون لوكان استحالة الوقوف مطلقا اوعلى ذلك التقدير وذلك ممنوع فان المحال فى نفس الامرجاز ان لا يكون محالاً على التقدير محال فان التقدير المحال جاز ان يستلزم

المحال والحق ان وقوف الحجر في الجو غير مستخيل بل مستبعد لكن انضرورات الطبيعية يقتضى اموراً يستبعدها العقل كضرورة الخلاء وتلازم السطوح.

التقسيم الخامس قال رحمالله: «وايضا الحركة قديكون بالذات وهى التى تعرض للجسم بغير واسطة عروضها لغيره فان كانت لقوة فى غيره فهى القسرية» كحركة الحجر الى فوق «والافالارادية انكانت مع الشعور» بما يصدر عنه كحركة الحيوان «والطبيعية انلم تكن» اى مع الشعور كحركة الحجر من اعلى الى اسفل و كحركة النبات فى الاقطار الثلاثة.

«وقديكون بالعرض وهى التى تعرض له» اى للجسم «بواسطة عروضها لغيره كحركة الجالس فى السفينة» وفيه نظر لانه لايتناول حركة الصور والاعراض بالعرض ولو بدل الجسم بالشىء لعم عبارة اخرى الحركة اما بالذات وهى التى لايكون الشىء قابلالها بذاته بل بتوسط قابل آخر وقدظن بعضهم ان الحركة القسرية هى حركة بالعرض وليس كذلك لان فاعلها وان كان من خارج لكن الجسم قبلها بذاته لا بتوسط قابل آخر بخلاف الحركة العرضية.

«والسكون عدم الحركة عما من شانه ان يتحرك وبهذا القيد احترز عن المفارقات فان الحركة مسلوبة عنها لكن ليس من شانها الحركة فاذن التقابل بين الحركة والسكون تقابل العدم والملكة واعلم ان المشهور ان السكون يقابله الحركة عن المكان لا اليه، والحق انه مقابله الحركة عن المكان ال

٦٩\_ چاپي وزد : والافهي الارادية .

ايضا على ماقال «ويقابله الحركة عن المكان واليه» لان السكون يصدق عليه انه عدم الحركة الى المكان عما من شأنه ان يتحرك اليه كما يصدق عليه انه عدم الحركة عن المكان عما من شأنه ان يتحرك عنه وفى الحواشى القطبية ان هذا التعريف مخصوص بالحركة الاينية وفى الوضعية يقال: عن وضع واليه وقس الكمية والكيفية عليهما.

«وقد يطلق السكون على حصول الجسم فى المكان فى اكثر مسن زمان واحد» وفى الحواشى القطبية لاطايل فى هذه العبارة فالاولى ان يقال: على حصول الجسم فى المكان فى زمان قال الشارح رحمه الله: انهم ارادوا بالزمان فى تعريف السكون الان الذى لا ينقسم اقول: اذا كان الامسر كذلك يكون الامر بالعكس «فهو من مقولة الاين» وهوظاهر.



### «المبحث السادس» «في وجودالز مان»

قال رحمه الله : «والزمان موجود لانانعلم بالضرورة انهيهنا وقتاهو حاضر وماض» الصواب هومستقبل وماض لمامر غيرمرة «وليس عدميا لقبوله الزيادة والنقصان» ولاشيء من العدم كذلك اماالصغرى فلقوله : «ضرورة انزمان الحركة الى نصفها اقل من زمانها الى آخرها ولانه اذا تحرك جسمان في مسافة على مقدارمن السرعة لكن ابتدأ احدهما بعد الاخر وتركا معافان زمان الثانية اقل من زمان الاولى» واعلم انه لافائدة في التقييد ، بقوله : على مقدارمن السرعة لانه لماكان ابتدأ احدهما بعد الاخر وتركهما معاكان زمان الثانية اقل من الاولى سواء كانتا على مقدار واحدمن السرعة اولم يكن واما الكبرى وهي «ولاشيء من العدم كذلك» واحدمن السرعة اولم يكن واما الكبرى وهي «ولاشيء من العدم كذلك» فظاهرة وفي ان العدمي لا يكون قابلا الزيادة والنقصان نظر لان من الساعة الى الابداكثر من الغدالي الابدمع انهما معدومان .

«لايقال: لوكان الزمان موجودا فانكان مستقرا كانالموجود في زمان الطوفان موجودا في الحال ، وانكان منقضياً ٧٠ كان بعض اجزائه قبل البعض قبلية لا تجامعه هذا احتراز عن اجزاء المسافة فان بعض اجزائهما فبلية تجامعه .

۱ــ مت وچاپي : ليس هو .

٧٠\_ چاپي وزد : متقضياً .

«والقبلية التى لا تجامع الشىء زمانية فللزمان زمان آخر» و فسى العواشى القطبية قوله كان موجودا اى من الزمان والا لكانت الملازمة ظاهرة البطلان ومع ذلك الملازمة ممنوعة ، لجواز ان تكون مستقرا زمان وجوده ثم ينعدم اولايلزم من الاستقرار ان يدوم ابدا اقول: ويمكن ان يجاب عنه بان معنى استقرار الشىء هوانه اذا فرض له جزء ان مثلا كانا بحيث يوجدان معا كالجسم والسطح والخط فلوكان الزمان الذى هو مقدار متصل من الازل الى الابدعندهم موجودا مستقراً لكانت اجزاؤه المفروضة موجودة معافكان الماضى والمستقبل منهموجودين مع الحاضر فكيف يتصور انعدام الماضى عند وجود الحاضر على تقدير الاستقرار و اذاكان الماضى موجود من الحوادث فى الحاضر كان الموجود من الحوادث فى الماضى موجود من الحوادث فى الحاضر فكان الطوفان موجوداً مع الحوادث فى الحاضر فكان الطوفان موجوداً مع الحوادث فى الحاضر فكان الطوفان موجوداً مع الحوادث الموجود من الحوادث فى الحاضر فكان الطوفان موجوداً مع الحوادث الموجود الموجود المديهة يشهد ببطلانه .

۱ زاوزی : والازل .

الزمان لكون ذاته المتجددة المتقربة صالحة للحوقها بها لالشيء آخر ويلحق الشيءالذي هو غير الزمان لالذاته بل لوقوعه في زمان هو قبل زمان للاخر فاذن لايلزم من كون بعض اجزاءالزمان قبل البعض قبلية لا تجامع البعدية ان يكون للزمان زمان آخرقال المصنف بل اللازم منه ازلية الزمان على ماقال: «فاللازم منه ان يكون قبل كل زمان زمان لا الماية» وفي الحواشي القطبية ماذكره المصنف لا توجيه مع انه غير لازم مماذكر كون الزمان ازليا اقول ولا يخفي اي قوله وانما يلزم ذلك ان لو لم يكن القبل زمانا على ماوجهنا شرحه نعم ما ادعى انه غير لازم ان يكون بعض اجزاء الزمان قبل البعض قبلية لا تجامعه ولا يكون تلك ان له القبلية زمانية ومع ذلك لا يكون قبل كل زمان زمان لا الى نهاية بل له ابتداء.

«لايقال: الزمان واجب لذاته لانهلوفرض عدمه كان الأفرض عدمه بعد وجوده بعدية لاتجامعه فيكون زمانية فبعد عدم الزمان زمان آخر» فاذن فرض عدمه يستلزم المحال وما هذا شانه فهوواجب لذاته فازمان واجب لذاته.

«لانا نقول: استلزام فرض عدمه المحال ممنوع بل المستلزم اياه فرض عدمه بعد وجوده» ولايلزم من استلزام فرض عدمه بعد وجوده المحال استلزام فرض عدمه مطلقا «وماهذا شانه لا يجب ٢٢ ان يكون

٧١ ـ چاپي : لکان .

۱ زاوزد: ومابهذا.

٧٢\_ چاپي خل : لايجوز .

واجباً لذاته بل مستحيل الانقطاع» والامرفيه كذلك كماسيجيء «هكذا ذكره الاستاذ» وهوالام العلامة اثيرالدين الابهري طاب ثراه «وفيه نظر لانه لماسلم الصغرى والكبرى» وهمالوفرض عدمه لكان عدمه بعدوجوده بعدية لاتجامعه ولوكان عدمه بعد وجوده بعدية لاتجامعه لكانبعد عدم الزمان زمان آخرالذی هوالمحال «لزم بالضرورة استلزام فرض عدمه المحال» وهوان بعد عدمالزمان زمان آخراقول: استاذه مامنع النتيجة بعد تسليم الصغرى والكبرى بل منع الصغرى على تقدير ولزوم المدعى على آخر وتقديره اذيقال: اىشىءاردتم بقولكم لوفرض عدمه مطلقا لكان عدمه بعد وجوده فهو ممنوع وان اردتم انه لوفرض عدمه بعـــد وجوده ، لكان عدمه بعد وجوده فهو مسلم لكن اللازم حينئذ استلزام فرض عدمه بعد وجوده المحال وما هذا شانــه لايجب انيكون واجبا لذاته بلمستحيل الانقطاع وكلامه في التنزيل صريحاً يدل على ذلك اذقال: لانسلم انه اذافرض عدمه كان عدمه بعد وجوده فيكون المحال لازما من عدمه بعد وجوده ، ولانسلم ان مايلزم المحال منعدمه بعد وجوده يكون واجبا لذاته بل مستحيل الانقطاع هو لايلزم مناستحالة انقطاعه كونه واجبا لذاته ، نعم كلامه يشعرمن حيثالمفهوم بان مايستلزم من عدمهالمحال ، فهو واجب لذاته وهو غيرلازم فان عدمالمعلول يستلزم المحال مع كون ممكنا لذاته و فيه ايضا بحث ذكرته في غير هـــذا الكتـــاب ولمّــااعتقد المصنف حقية ما اورده علىالجواب الذي ذكره استاذه ذكرله جوابا آخر فقال:

«والاولى ان يقال: لانسلم ان فرض عدمه بعد وجوده بعدية زمانية، فان البعد والقبل لوكان هو الزمان اوعدمه لايلزم ان تكون البعدية والقبلية زمانيين، نعم لوكان غيره يلزم ٢٣ ذلك» و تحقيقه ماذكرناه ٦ نفا.



٧٧ چاپي: لزم ذلك.

#### «المبحثالسابع»

# فى ان الزمان مقدار الحركة ومايتعلق به

قال رحمه الله تعالى: «وهو» اى الزمان «مقدار الحركة لانه لقبوله الزيادة والنقصان كم ، وليس منفصلا والالتركب من الوحدات الغير <sup>٧٤</sup> المنقسمة وهو مطابق للحركة المطابقة للمسافة» اى للمسافة التى عليها الحركة «فالمسافة مركبة من اجزاء لا يتجزى بل مقداراً» لا نحصار الكم فيهما «وليس قار الذات والالكان الموجود فى الامس موجودا فى الحال، وليس مقداراً لهيئة قارة لان مقدار القارقار» والالزم تحقق الشىء بدون مقداره .

«فهومقدار لهيئة غيرقارة والهيئةالغير القارة هي الحركة» فان الحركة تمتنع ثباتها لذاتها فالزمان مقدار الحركة وهو المطلوب و فيه نظر لان اللازم من كونه قار الذات كون الموجود في الامس موجود مع الموجود في الحال كمامر لاكون الموجود في الامس موجودا في الحال لان المعنى الاول ملزوم للثاني بالضرورة بل لانا لانسلم انه قابل للزيادة والنقصان بالذات حتى يلزم ن ايكون كميّا ، فانه لابدله من دليل.

٧٤ چاپي وزد: غيرالمنقسمة .

٧٥ چاپي وزه: غير القارة.

«ولايدايةله٧٦» اي للزمان «والا لكان عدمه قبل وحوده قبلية لاتجامعه وهي الزمانية فقبل كل زمان زمان ولانهايةله» والالكان عدمه بعد وجوده بعدية لاتجامعه وهمي الزمانية فبعد كل زمان زمان واليه الاشارة ٧٧ بقوله: «لهذا بعينه وفيهالمنع المذكور» وهوانا لانسلم ان عدمه قبل وجوده اوبعد وجوده قبلية اوبعدية نهائية ، وانما يلزم ذلك ان لولم يكن القبل اوالبعد عدم الزمان امااذاكان فلاقال الشارح: الاولى ان يقال لانسلم ان التقدم هيهنا يجب ان يكون بالزمان فان اجزاء الزمان يتقدم هذاالنوع من التقدم بغير واسطة الزمان وعندهم بان اجزاءالزمان مقدم بذاتها فاستغنت عن الزمان مندفع بامرين: الاول اذا جازفي بعض الموجودات وجودالتقدم منزمان جاز في الباقي، الثاني ان اجزاء الزمان متساوية في الحقيقة فيمتنع وصف بعضها بالتقدم، بذاته على الباقي، وفيهما نظر ، اما في الاول فظاهر لانا لانسلم انه اذاجاز في بعض الموجودات ذلك جاز في المادة قبولها الانفصال لابتوسط مادة، ونم يجز ذلكفي الباقى ، واما فى الثانى فاظهر لان تساوى اجزاء الزمان فى الحقيقه لايمنع وصف بعضها بالتقدم بذاتهاى بنفسه لابتوسط زمان على الباقى لجواز وصف البعض بذلك يقتضيه ولعل الشارح فهم من التقدم بذاته انذاته يقتضى التقدم وهوليس بصواب بلمعنى تقدمه بذاته تقدمه بنفسه لابزمان لكن بالنسبة الي الآن الدفعي فان الاقرب من اجزاء الماضي اليه بعدو الابعد

٧٦ چاپى : لها اىللحركة والإلكان .٧٧ چاپى وزا : واليه اشار بقوله .

قبل والاقرب من اجزاء المستقبل اليه قبل "والابعد بعد" ولان اعتبار القبلية والبعدية بالنسبة الى الآن والزمان الذى حواليه يلزم من شانه اجزاء الزمان وعدم اولوية بعضها بالقبلية وبعضها بالبعدية لزم الترجيح من غير مرجح اذذاك ليس نظراً الى ذات الزمان بل الى غيره و هو الآن والزمان لمالم يكن له بداية ولانهاية.

«فهو دائمالوجود على سبيل الانقضاء والتجدد ولابدله منحركة حافظة وهي ليست عنصرية لانها منقطعة ا» ولاشيء من الحافظ للزمان كذلك اماالكبرى فظاهره واماالصغرى فلان الحركة العنصرية مستقيمة فان ذهبت الى غيرالنهاية بلا تعاود لزم وجود ابعاد لانهاية لها وقدسبق بطلانه وان ذهبت الىغيرالنهاية بالتعاود اولم يذهب الىغير النهاية بل تقف لزم انقطاعها اما على الثاني فظاهره واماعلى الاول فلمامران بين كل حركتين مستقيمتين زمان سكون واعترض عليهالشارح بانه لمرلايجوز ان يكون مقدارالحركات العناصر بحيث اذاانقطع حركة عنصر ابتدأ عنصر آخر في التحريك فانهم لم تقم لهم دلالة على انب يجب ان يكون مقدار الحركة جسم واحد لايقال انهعرض فلايقوم بمحلين لانانقول انمايلزم الايقوم بمحلين لوكان عرضا واحدا ونحن نمنع من وحدته لما بينامن عدم استقرار اجزائه وهومنع جدلى يمكن الجواب عنه بان حركة العنصر الآخر انكانت طبيعية الى حيزه الطبيعي كانت في ابتدائها ابطأ وانكانت قسرية كانت في ابتدائها اسرع فيسرع الزمان تارة ويبطؤ اخرى .

١ ـ مت وچاپى : منقطعة بلفلكية .

«وهي» اى الحركة الحافظه للزمان «اسرع الحركات لان بها» اى بالزمان «يقدر جميع الحركات» لان نسبته الى الحركات نسبة خشبة الذراع الى المذروعات «ولاشىء غير الاسرع كذلك» اى مقدر لجميع الحركات وذلك لان غير الاسرع مقداره اعظم من مقدار الاسرع ومن الظاهر ان مامقداره اعظم لا يكون مقداراً لمامقداره اقل بل الامر انما يكون بالعكس. «فهى» اى الحركة الحافظة «اذن الحركة اليومية التى بها يتحرك جميع الاجرام السماوية» اذهى اسرع الحركات.

«واما الآن فهونهاية الماضى وبداية المستقبل» به ينفصل احدهما عن الآخر فاذن هوفاصل بهذا الاعتبار واصل باعتبار انه حد مشترك بين الماضى والمستقبل به يتصل احدهما بالآخر ونسبته لى الزمان كنسبته الى الخط الغير المتناهى من الجهتين فكما انه لا نقطة فيه الا بالفرض فكذلك لاتن فى الزمان الا بالفرض و الا يلزم الجزء على ماقال:

«ولاوجود له فى الخارج والا لكان فى الحركة جزء لا يتجزى ، و قديقال : الآن على الزمان الحاضر وهو بهذا التفسير قابل للانقسام» لان كل زمان قابل للانقسام ماضيا كان او حاضرا او مستقبلا وفيه نظر اذليس لها زمان حاضر حتى يطلق عليه الآن على الزمان القليل الذى عن جنبتى الان وهو زمان بعضه ماض وبعضه مستقبل .

۱ مت وچاپی : لان بها .

## «المبحثالثامن» «في الميل و الاعتماد»

قال رحمه الله تعالى: «ونجد فى الزق المنفوخ المسكن تحت الماء قسرا مدافعة صاعدة ، وفى الثقيل المسكن فى الجو قسراً مدافعة هابطة مغايرة للحركة» ضرورة وجودها فى المثالين بدون حركة «و هى الميل» وتسميه المتكلمون اعتماداً «وهو طبيعى كما فى الحجر المنحدر وقسرى كما فى الحجر المرمى الى فوق، ونفسانى كما يعتمد الانسان على غيره» ووجه الحصر ان الميل اما ان يكون انبعائه من طبايع الجسم اومن تأثير غيره فيه والمنبعث من طبايع الجسم اما ان يكون انبعائه من نفس جسم ذى ارادة اوغير ذى ارادة .

قال الشارح رحمه الله: تمثيل الميل النفس الانسانى باعتماد الانسان على غيره ليس بجيد لان ذلك الميل الحادث في الغير قسرى وهو سهومنه لان التمثيل انما هو بالميل المنبعث عن طبايع الانسان بالارادة عند الانطباع لابالميل الحادث في ذلك الغير بالقسر عند الاعتماد وهو في غاية الظهور.

«ولاميل» اى الطبيعى «فى الجسم» اى العنصرى اذلا ميل مستقيما فى الجسم «وهوفى حيزه الطبيعى» ليصح والافالجسم فى حيزه قديكون فيه ميل قسرى على الاستدارة مثلاً كالحجر المدحرج على الارضوارادى ايضا كمافى الافلاك «والا لكان منه اواليه والاول باطل لاستحالة ان

يكون المطلوب بالطبع متروكا بالطبع ، وكذا الثاني لامتناع تحصيل الحاصل ، ولايجتمع الميل الطبيعي مع القسرى» اى كلاهما بالفعل السي جهتين مختلفتين اويجوز اجتماعهما في الجسم اذا كان احدهما بالفعل والآخر بالقوة كمافي الحجر المرمى الي فوق وكذلك يجوز اجتماعهما هى الجسم بالفعل اذاكانا الىجهة واحدة كما في الحجر المرمى الى اسفل وذلك اى استحالة اجتماعهما بالفعل الى جهتين مختلفتين «لاستحالة المدافعة الى الشيء» اى بالفعل «مع المدافعة عنه» اى بالفعل في زمان واحدضرورة وفي الحواشي القطبية فياستحالته نظروذلك لانالمستحيل أجتماع المدافعتين اوالقسرييتن من قاسر واحد ، اما اذاكانت احديهما طبيعية والاخرى قسرية اواختلف القاسران فلاواقول اجتماع المدافعة الطبيعية معالقسرية انما يصح اذاكان احديهما بالقوة والاخرى بالفعل اوكان كل واحد منهمالكن الى جهة واحدة كما ذكرنا واما اجتماعهما اذاكان واحد منهما بالفعل او السيي جهتين مختلفتين فذلك مما شهد باستحالته صريح العقل.

«فيجوز اجتماع مبدئيهما اى مبدء الطبيعى والقسرى» الى جهتين مختلفتين «والا لماكان حركتاالحجرين المختلفى الصغر والكبر المرميين من يد واحدة فى مسافة بقوة واحدة مختلفتين فى السرعة والبطؤ لانه حينئذ لايكون فى الكبير ميل معاوق ازيد ممافى الصغير واللازم باطل» لاختلافهما بالسرعة و البطؤ فالملزوم مثله وفيه نظر لانا لانسلم الملازمة فوله لانه حينئذ فى الكبير لايكون ميلا معاوق ازيد ممافى الصغير قلنا فوله لانه حينئذ فى الكبير لايكون ميلا معاوق ازيد ممافى الصغير قلنا

لايلزم منذلكماذكرتم من الملازمة وانمايلزم ان لوكان الموجب لاختلاف حركتى الحجرين المذكورين فى السرعة والبطؤ منحصرا فى الميل المعاوق وهوممنوع لجواز ان يكون المعاوق هو الطبيعة كماقال الامام اواختلاف حجمين لم قلتم انه ليس كذلك الابد له من دليل .

«واجتماعهما ايضاً» اى ويجوز اجتماع الميل الطبيعى مسع الميل انقسرى ايضا في جسم واحد «الى جهة واحدة لانا اذا دفعنا الحجر الى اسفل بقوة شديدة كانت حركته اسرع مما اذا تحرك وحده بطبعه و هو ظاهر.

«ومالاميل فيه لابالقوة ولابالفعل استحال انيتحرك قسراً» والمراد من الميل بالفعل هو الميل المقتضى للحركة فى الحال ومن الميل بالقوة انه لوخلى الجسم عن المعاوق لاقتضى الحركة بالفعل «والالوقعت حركت فى المسافة فى زمان» لاستحالة وجود الحركة لافى زمان وليكن ساعة واحدة «فيفرض جسما آخر ذاميل يتحرك فى تلك المسافة بعين تلك القوة فزمان حركته اطول من زمان حركة عديم الميل لامتناع ان يكون الحركة مع العايق كهى» اى كالحركة «لامعه» اى لامع العايق وليكن ساعة ونصف مع العايق كهى» اى كالحركة «لامعه» اى لامع العايق وليكن ساعة ونصف ميله على مافى المثال ثلثى ميل الاول «فنغرض جسما اخر نسبة ميله الى الميل الاول كنسبة زمان عديم الميل الى زمان ذى الميل الاول» فيكون ميله على مافى المثال ثلثى ميل الاول «فبقدر انتقاص ميله عن الميل الاول ينتقص زمان حركته عن زمان حركة ذى الميل الاول» لامتناع ان يكون ينتقص زمان حركته عن زمان حركة ذى الميل الاول» لامتناع ان يكون

الحركة معزيادة العايق مساويا للحركة بدونها فيقع حركته بتلك القوة على مافي المثال في ساعة واحدة .

«فزمانا حركتى ذى الميل الثانى وعديم الميل متساويان» فيكون الحركة مع العائق كالحركة لامع العائق وهو محال «وفيه نظر» من وجوه اما اولا ً فلقوله «لان ذلك» اى تساوى زمانيهما «انمايلزم ان لوكان استحقاق الحركة الزمان بسبب مافى المتحرك من الميل وذلك ممنوع».

«فانها» اىفان الحركة بنفسها «يستحق قدراً من الزمان وهومحفوظ في الاحوال كلها» وبسبب الميل المعاوق قدرا آخر «والذي يزيدوينقص هوالذي يستحقة بسبب الميل» المعاوق ولوكان الكل بحسب المعاوقة لامكن منع وقوع حركة مالاميل فيه في الزمان فالزمان الذي يستحقه الحركة لذاتها ساعة بحسب الفرض المذكور وبحسب الميل الاول نصف ساعة وهوالذى يزيدوينقص بحسب قلة المعاوقة وكثرتها فيكون زمان حركة ذى الميل الثاني ساعة وثلثى ساعة فلايكون زمان حركة عسديم الميل مساويا لزمان حركة ذى الميل الثاني وفي الحواشي القطبيه قسوله فانها يستحق قدرا من الزمان وهو محفوظ في الاحوال كلها ممنوع لاستلزامه الجزءالذي لايتجزى فالصواب انيقال: كل حركة يستحق قدرأ من الزمان بنفسها وقدرا آخر بسبب المعاوقة ولوكان الكل بحسب المعاوقة لامكن منع وقوع حركة مالاميل فيه فيالزمان ولايتم الدليل حينئذ ٍ اقول : و ذلك اى استلزامه الجزء لان ذلك الزمان لاتقبل القسمة والالكانت الحركة الواقعة في نصفها اسرع فلم يكن تلك الحركة الاولى

خالية عن المعاوق هذاخلف هذا مايمكن ان يقال: في توجيهه ، وفيه نظر لا لانانسلم امكان وقوع الحركة في نصف ذلك الزمان حتى يكون اسرع اذكل حركة واقعة فيزمان ، وليس يلزم من ذلك امكان وقوع الحركة فی نصف ذلك الزمان بل فی ای زمان یفرض بین اذالزمان مقدار حركة الفلك الاعظم وحركته يستنبع حركة اخرى على انذلك الزمان اى زمان نفس الحركة اذا كان منقسما كأنت تلك الحركة الواقعة فيه منقسمة بانقسامه فكان لامحالة نصفهاالذي هو حركة ايضاً واقعاً فينصفه بللانا لانسلم انالحركةالواقعة فينصف ذلك الزمان يكون اسرع وانما يكون انلوكانت المسافة التي تقع عليها الحركة مساوية اواطول امااذا كانت اقصر فلا واماقولهفالصواب الى آخره فلاادرى التفرقه بينه وبين ماذكره المصنف الافان المصنف تعرض لذكركون ذلك الزمان محفوظ دونه و يلوح من هذاان المستلزم للجزء قوله وهو محفوظ لاقوله فانها تستحق قدرأ من الزمان ولم يتبين ليوجه ذلك . واما ثانيا فلانا لانسلم وجود ميلين على النسبة المذكورة لجواز ان يكون للميل حدلا يتجاوزه. واما ثالثا فلقولمه: «سلمناه لكن المحال انما يلزم مما ذكرتم من المجموع ولايلزم مـن استحالته استحالة حركةالجسمالذي لاميل فيه» واما رابعا فلان الحجة بعد تسليم مافيها انما يدل على وجود عايق عنالحركة القسرية فلم قلتم الهالميلفان العايق اعم ولايلزممن وجودالعام وجود الخاص، واماخامسافلان الميل اذاضعف جداً لم يكن له تاثير البتة فكان وجوده كعدمه و تمام تقريرهانه لايلزمان يكون تأثير الحركة جزوآ من تأثير الكلفان عشرة رجال اذا رفعواحجراً مسافةعشرة اذرع مثلاً لا يلزم ان يرفعه واحدمنهم ذراعابل قد لا يحركه حتى يكون وجوده منفرداً بالنسبة الى دفعه كعدمه لان تأثيره مشروط بالانضمام كذلك الميل القوى اذاكان مؤثراً في الممانعة فلا يلزم ان يكون جزء ذلك الميل المؤثر في تلك الممانعة جزء آمن ممانعة الكلوعلى هذا فاذا اقتضى الميل القوى زمانا لا يلزم ان تقتضى الضعيف زمانانسبته الى زمان القوى كنسبة الضعيف الى القوى لجواز ان يكون تأثير الضعيف في ممانعة ما يمانعه الكل مشروطاً بانضمامه الى مازاد عليه في القوى دون الانضمام يكون في حكم عديم الميل كما سبق من المثال .

ويمكن الجواب بان الحركة من حيث هي حركة وان كانت مستدعية للزمان الا انه لايتعين ذلك الـزمان لاالمخصص فان الحركة المطلقة يستدعي زمانا مطلقا والحركة المعينة تستدعي زمانا معينا فالمخصص للحركة هو المخصص للزمان فاذا فرض التساوي فيما عدا الميل لـم تبق مخصص للزمان الاالميل هكذا ذكره عز الدولة في شرحه للتويحات ويتبعه جمع من العلماء حتى صاحب الحواشي طاب ثراه في شرحه للاشراق وفيه نظر لان اللازم مماذكره ان المخصص للزمان في واحد من ذي الميل القوى والضعيف هو الميل اذالتساوي فيما عداالميل انما هو فيهما لاغير لعدم الميل في عديم الميل فيجوز المخصص الزمان فيه هو واذاكان كذلك فلم لا يجوز ان يكون الزمان المخصص بعدم الميل محفوظا في الاحوال فلم لا يجوز ان يكون الزمان المخصص بعدم الميل محفوظا في الاحوال المخصص بالميل يزيد وينقص بحسب كثرة الميل وقلته على ان

زمان لعدم المخصص فبطل اصل الدليل لانانقول: لوكان المخصص للزمان في عديم الميل خلوه عسن الميل لاغير كان يجب ان لا يختلف زمانه باختلاف القاسر في القوة والضعف عندالتساوى في المسافة لامحالة وهو ضرورى البطلان فانا نعلم ضرورة ان تحريك القوى يكون في زمان اقل وهو غير معارض بمثله لان ممانعة الميل في زمان لان الخصم يسلم ان الحركة لا تقع في آن لا ينقسم فيعرض حركته في زمان معين ليظهر لزوم المحال بل لان المخصص للحركة و الزمان في الجسم عديم الميل هو المعاوق الخارجي وهوقوام ما يتحرك فيه لاغير وفي الجسم ذي الميل ذاك المعاوق الخارجي بعينه مع المعاوق الداخلي فلايلزم ان يكون زمان خركة ذي الميل الضعيف كزمان حركة عديم الميل اذبسبب المعاوق الداخلي يضاف الى الزمان المخصص بالمعاوق الخارجي قدر آآخر من الزمان فاعلمه يضاف الى الزمان المخصص بالمعاوق الخارجي قدر آآخر من الزمان فاعلمه

وفى هذاالموضع ابحاث كثيرة تركناها خوفا للاطالة وعن الثانى بان ميل نصف الجسم نصف ميلكله فكما انالاجسام لاينتهى فى الانقسام الى مالايقبل القسمة ولافى الازدياد الى ما لايتحمل الزيادة عليه الاان يكون ذلك لمانع جازعن طبيعة الجسمية فكذلك الميل فى تنقصه و ازدياده وعن الثالث انكل واحد من تلك الفروض اذاكان واقعافليس المحال الامن فرض عدم الميل وفيه نظر وعن الرابع ان التقدير فرض التساوى فيها عدا الميل فلم يبق التفاوت فى الزمان الابسبب الميل وعن الخامس بان فسى مقايسة الميل نظراً لاان الميل لامعنى له الاالمدافعة والممانعة فحيث لامدافعة ولاممانعة فلاميل والتقدير وجودميل وانكان ضعيفاً وانماكان

بصح اجراء الميل مجرى هذا المثال لوكانت المدافعة والممانعة من تأثيراته لاان يكون هو بعينها ويمكن ان يزال عنه النظر بانه حيث لامدافعة ولاممانعة محسوسة فانه ولاممانعة في نفس الامر فلاميل حيث لامدافعة ولاممانعة محسوسة فانه قدر لا يحس بهمع وجوده لضعفه كما سنبينه و نحوها و اذالم يحس القاسر المحرك به كان وجوده كعدمه بالنسبة اليه و فيه المطلوب .



۱ــ رضوی : کمافی نبیه .

# شرح حكمة العين

«المقالة الثالثة»

«في احكام الافلاك»

وفيها مباحث :

الأول في احكام الفلك المحدد للجهات

#### «المقالة الثالثة»

### «في احكام الافلاك»

قال رحمه الله: «المحدد ليس قابلاً للحركة المستقيمة ولامركبامن مختلفات الطبايع والا» اى انكان قابلاً للحركة المستقيمة اومركبامين مختلفات الطبايع «لامكن انتقاله من جهة الى جهة اخرى» وذلك على تقدير كونه قابلا للحركة المستقيمة «اوعود بسائطه الى احياز ها الطبيعية» اى نظراً الى ذات تلك البسائط وذلك على تقدير كونه مركباً من مختلفات الطبايع «وكيف كان» اى وعلى التقديرين [فالجهات متحددة قبله] البه اما على الاول فظاهر واما على الثانى فلكون الجهات حينئذ سابقة على الاجزاء السابقة عليه ولما ثبت عدم تركبه من مختلفات الطبايع كان بسيطا على ماقاله:

«فهو بسيط» اذلانعنى بالبسيط هيهنا الاما لايتالف من مختلفات الطبايع ، ولماثبت بساطته كان شكله كريا على ماقال : «وشكله كرى لانالشكل الطبيعى للبسيطالكرة» اى شكل الكرة اذالكرة ليست بشكل

١ في بعض النسخ ماترى بين الهلالهين يعدمن المتن .

بلهى مشكل على مالايخفى لايقال لا يلزم من بساطة الشيء ان يكون كريا فان الماء الذى فى الآناء بسيط مع عدم كريته لان ذلك للمعاوق ولامعاوق هناك .

«ولاتقبل» اى المحدد «الخرق والالتيام والالكانت اجزائه قابلة للتفرق والالتيام فيعرض ما ذكرناه» اى من ان يكون متحددة قبله اذالتفرق والالتيام لا يكون الا بالحركة المستقيمة قيل وفيه نظر لجواز ان يكون تفرق الاجزاء والتيامها بالحركة المستديرة بان يكون على موافقة حركة الفلك لم قلتم لا يجوز ذلك لا بدله من دليل وفيه مافيه .

«ولاالكون والفساد» اى ولاتقبلهما بمعنى انمادته لا يجوزان يخلع صورته وتقبل صورة اخرى طالبة لحيز آخر غيرما يطلبه الاولى «والا فالصورة الكاينة ان طلبت غيرذلك الحيز ففيها ميل مستقيم وان طلبت ذلك الحيز فالفاسدة تطلب اى يكون ذلك الحيز حيزهما الطبيعى فالفاسدة تطلب اى قبل الفساد «غيره» لكونها حينئذ في حين غريب «فالجهات متحددة قبله» فلم يكن محدداً للجهات هذا خلف ، واما انه اهل يجوز ان يخلع مادته صورته وتلبس صورة اخرى طالبة لنفس ذلك الحيز فلم يتظم برهان على ابطاله لايقال: البرهان منتظم عليه لان الصورة الكاينة لا يجوز ان يكون موافقة للفاسدة بالنوع لان المادة فى الحالتين يكون مستعدة لنوع تلك الصورة التي هي مستعدة لها بل انما يختلف عوارضها لصيرورة المادة مستعدة لحصول عارض آخر ولا يجوز ان يكون مخالفة

١ ــ زى وزه: اما انه ميل.

بالنوع لامتناع ان يكون طالبة للجزء الذي يطلبه الاولى ، لا نانقول: لا نسلم ذلك فان البرهان غير منتظم على ان الجسمين المختلفين بالصورة النوعية لا يجوز ان يكون لهما حيز طبيعى ان قيل: المحدد لاحيزله اذهو مرادف للمكان فلم لا يجوزان يخلع مادته صورته وتقبل صورة اخرى قلنا: الحيز قديعنى به حيثية وضعية يتعين بما تحت به حيثية وضعية يتعين بما تحت فيكون متحيزا أو نقول: المكان قديعنى به ماله وضع لذاته اوللحاصل فيه بسببه اعنى الوضع بمعنى قبول الاشارة الحسية وقديعنى به البعد المساوى للمتمكن ولانسلم ان المحدد لامكان له بهذين معنيين .

وقابل للحركة المستديرة اذليس يجبله وضع» بمعنى اناى جنزء يفرض فيه لايجبله وضع مخصوص بحسب الذات «والا لكانت اجزاؤه مختلفة فى الطبيعة لاختلافها فى اللوازم ٨٠٨» وهى الاوضاع فلايكون بسيطا هذا خلف كمامر واذاكان كذلك فاى وضع يفرض فهو حالة ممكنة الزوال وذلك انمايكون بالحركة اذبو اسطتها يخرج المحاذى عن المحاذاة ويصير ما ليس بمحاذ محاذيا فهو قابل للحركة المستديرة لمامر من امتناع الحركة المستقيمة عليه .

«ومتحرك بالاستدارة والالكان تخصيصه بوضع دون آخر تخصيصا بلامخصص ۷۹» لمامر من أنه لايجبله شيء من الاوضاع وفيه نظر لان عدم وجوب شيء من الاوضاعله أنما هو بحسب الطبع فلايلزم من ثبوت

٧٨ مت وچاپي : + حينئذ .

٧٩ چاپي: باسقاط كلمة بلامخصص.

وضع معين له التخصيص بلامخصص وانما يلزم ذلك ان لوكان السكون بالطبع وهوغير لازم لجواز استناده الى سبب من خارج .

«وليس برطب ولايابس والالقبل الاشكال بسهولة» وذلك اذاكان رطبا اذلانعنى بالرطب الاماتقبل الاشكال بسهولة «اوبعسر» وذلك اذا كان يابسا اذلانعنى باليابس الاما تقبل الاشكال بعسر «فهو قابل للخرق والالتيام» هذاخلف واعترض عليه الشارح بان القبول لايستلزم الوجود فلم لايجوز ان يكون رطبا وان يكون قابلا للاشكال بسهولة او يكون يابسا ويكون قابلالها لكنه متصف بصورة نوعية اقتضت عدم اتصاف بالاشكال المختلفة كماانه من حيث هوجسم قابل للفصل والوصل لكنه لما اتصف بالصورة النوعية المقتضية لملازمة الصورة المخصوصة لم تقع هذا القبول سلمنا ذلك لكن نمنع قبول الخرق والالتيام حينئذ لان الاشكال تابعة للتناهى وهيآته للمقدار ولايلزم من زوال هيئة التناهى ولا والتكاثف الحقائل بالتخلخل من زوال المقادير انفصال الاجزاء والالم يبق فرق بين القائل بالتخلخل والتكاثف الحقيقيتين من وين القول بالجواهر الافراد.

اجيب عن الاول بان المصنف ما استدل بقبول الاشكال بسهولة او بعسر على وجود الخرق والالتيام بالفعل بل على قبوله لهما وقبوله لهما مستلزم لامكان كون الجهات متحددة قبله وامكان المحال محال و عن الثانى بانهم لا يعنون بالاشكال الماخوذة في تعريف الرطب واليابس الا الاشكال التابعة لانفصال الاجزاء واتصالها ولهذا فسر الشيخ الرطوبة

۸٠ زي وزا: في المتباينين .

بانهاكيفية يقتضى سهولة التفرق والاتصال واليبوسة بمايقابلها وهوظاهر. اذا اعرفت هذا فنقول المحمدد ليس بحار ولابارد على ماقال: «ولا حار ولا بارد والالكان خفيفاً» وذلك على تقدير كونه حاراً لان الحرارة توجب الخفة «او ثقيلاً» وذلك على تقدير كونه بارداً وذلك لان البرودة توجب الثقل ففيه» اى ففى المحدد «ميل صاعد» وذلك على تقدير كونه خفيفاً لان الخفة قوة طبيعية يتحرك بها الجسم الى اعلى «اوها بط» وذلك على تقدير كونه ثقيلاً وذلك لان الثقل قوة طبيعية يتحرك بها الجسم الى المحدد «قابلاللحركة المستقيمة» اى على كل واحدمن التقديرين وهذا خلف ومحال.



#### «المبحث الثاني»

## «في احكام المتحركات السماوية على العموم»

قال رحمه الله : «وكل ما يتحرك بالذات من الاجرام السماوية فله قوة جسمانية هي مبدء قريب للتحريك يريد ان يبين ان المباشر القريب لتحريك الفلك نفس جسمانية هي صورته المنطبعة في مادته ، وان الجوهر المجرد عن مادته غير مباشر قريب للتحريك ، وذلك لان حركة الفلك ارادية لمامر في الالهي ، والحركة الجزئية الارادية استحال استنادها الى الارادة الكلية ، لان الكلى نسبته الى الجزئيات واحدة ، فلاتقع به واحد دون آخر الابسب مخصص مقترن به فلا بدمن ارادات جزئية ينضم الى الارادة الكلية ليحصل الحركات الجزئية والارادات الجزئية وكل ما يصدر عنه التصورات الجزئية قوة جسمانية لامتناع ان يرتسم الصغير والكبير في المجرد فليس المباشر القريب لتحريك الفلك جوهرا مجردا عن قوة جسمانية واليه اشار بقوله: وكل ما يتحريك الفلك جوهرا مجردا عن قوة جسمانية واليه اشار بقوله : وكل ما يتحريك بالذات من الاجرام السماوية فله قوة جسمانية هي مبدء قريب للتحريك .

«لان حركة الفلك ارادية لمامر» اى فى الالهى «وكل ما يصدرعنه الحركة الجزئية الارادية يرتسم فيه الصغير والكبير ولاشىء من المجردات كذلك» وانما قيد المتحرك بالذات لان الحركة العرضية لاتستدعى ذلك. «ولكل واحد منها» اى من الاجرام السماوية «مبدء حركة مستديرة»

لاستدارة حركتها «فلايكون في شيءمنها مبدء حركة مستقيمة و والالكانت الطبيعة الواحدة مقتضية المحركة المستديرة والمستقيمة و هو محال «لامتناع اقتضاء الطبيعة ميلين متضادين».

واعلم ان هذاالاستدال انمايتم لوبين انالحركة المستديرة لكل فلك هومقتضى طبيعية على انالقائل انيقول: لانسلم استحالة اقتضاء الطبيعة الواحدة ميلين متضادين بحسب شرطين مختلفين كمافى اقتضائها الحركة فى الجسم العنصرى بشرطان لايكون فى المكان الطبيعى والسكون فبه بشرط انيكون فيه . واجاب عنه بعض المحققين بان الطبيعة الواحدة الم يقتض لذاتها لاالحركة ولاالسكون بل الذى اقتضاه هو الحصول فى الحيز الطبيعى ففى حالتى الحركة والسكون مطلوب الطبيعة ذلك الامر الواحد بخلاف مانحن فيه ، فان الحركة المستديرة فيها انصراف وتوجه عن الشيء الذى هو المطلوب بالحركة المستقيمة وفيه نظر بل انظاريعرف بالتا مل ، ولما ثبت امتناع اشتمال الشيء من الاجرام السماوية على مبدء ميل مستقيم لزم كون كل واحد منها بسيطا على ماقال:

«فلایکون» ای کل واحد من الاجرام السماویة «مرکبا» ای مسن مختلفات الطبایع لانه لو کان مرکبا من مختلفات الطبایع لکان فی اجزائه میل مستقیم معان فیها میلا مستدیرا لان الطبیعة لایختص بجزء دون جزء وقیل لانه لو کان مرکبامن مختلفات الطبایع لکان قابلا اللحرکة المستقیمة ضرورة امکان عود بسائطه الی احیازها الطبیعیة فینعکس بعکس النقیض الی انه لولم یکن قابلا اللحرکة المستقیة لماکان مرکبا لکن المقدم حق

لمامر آنها فالتالى مثله وفى التاليين نظر يعرف بالتامل ولما ثبت بساطة كل واحد من الاجرام السماوية كان شكل الطبيعى كريا علىما قال : «وشكله» اى شكله الطبيعى «كرى» لان شكله كرى بالعقل او اللازم من البساطة الاول لا الثانى لجواز حصول شكل غير كرى للبسيط بسبب خارجى كمامر .

«ولاتقبل الكون والفساد ولاالخرق والالتيام وليس برطب ولايابس ولاحار ولابارد وكل ذلك لمامر» اى فى المحدد من امتناع الحركة المستقيمة على غير المحدد مبنى على وجود مبدء حركة مستديرة فيه وذلك مبنى على استدارة حركته وهو ممنوع ومايدل على استدارة حركة المحدد لايدل على استدارة حركة غير المحدد لان استدارة حركة المحدد انما لزم من بساطته اللازمة من امتناع الحركة عليه الدال عليه امتناع كون الجهات متحددة قبل المحد ومن الظاهر البين ان تحدد الجهات قبل غير المحدد غير خلف ولامحال فلا يتمشى ذلك في غير المحدد ولهذا قال:

«وفيه نظر اذبعض المتلك الادلة لايتمشى فىغير المحدد» و انسا قال بعض تلك الادلة لايتمشى لان بعضها وهو ماقيل فى بيان ان المباشر القريب لكل ما يتحرك بالذات من الاجرام السماوية صور جسمانية يتمشى فى غير المحدد من المتحركات كالسماوية بالذات وهو لا يخلو عن خدش وكلف والاصوب ان يقول وفيه نظر اذشىء من تلك الادلة لا يتمشى فى

٨١ مت وچاپي : لان بعض .

غير المحدد على مايظهر بالتامل.

واعلم انه لوخصالدعوى بالافلاك المشهورة التى شوهد حركتها بالارصادالمتوالية يتمشى ما قيل فيه لامتناع ان يكون فيما فيه مبدءحركة مستقيمة على مايسلمه المصنف وهوظاهر على انانقول لا تجوز على شىء منها الحركة المستقيمة خوفا من التداخل لعدم امكنة غير امكنتها و اذا ثبت الحركة المستقيمة عليها ثبت جميع الاحكام المذكورة .



# «المبحث الثالث» «في حركة الفلك الاعظم و ما يتعلق بذلك»

قال رحمه الله : «الجسم الذي يتحرك» ولنذكر قبل الشروع في المقاصد مايحتاج الى تقديمه ممايتعلق بالهندسيات فنقول هوقسمان : الاول في التعريفات: النقطة ما قبل الاشارة الحسية ولاجزء له ، الخط ماله طول فقط وينتهي بالنقطةاي ينقطع عندها ان تناهى وضعيا لامقدر أفقط كمحيط الدائرة والمستقيم منه مايسترطر فه وسطه اذاوقع في امتداد شعاع البصر والمستديرمنه مايوجد فيجهة تقعير هنقطة يتساوى الخطوط المستقيمة الخارجة منهااليه، السطح ويسمى البسيط ايضا ماله طول وعرض فقطوينتهي بالخطاو بالنقطة بالمعنى المذكور انتناهي وضعالامقدار أفقط كبسيط الكرة و المستوى منه ما يمكن ان يفرض في جهتي طوله وعرضه خطوط مستقيمة والمستدير منه مايوجد فىجهة تقعيره نقطة يتساوى الخطوط المستقيمةالخارجة منها اليه ويسمى السطح الكرى ، الجسم ماله طول وعرض وعمق ، والزاوية قائمةان احاط ضلعها المخرج معالآخربزاويةمتساويةلهاومنفرجة اناحاطباصغرمنهاوحادةان احاط باعظم منها على مايظهر منهذاالشكل والخط عمود علىالخط قطعه علىقوائم وعلى السطح ان احاط مع كل خط مستقيم يفرض فيه ملاقيا له بزاوية قائمة ومايل ان لم يكن كذلك والسطحان متقاطعان على قـــوائم ان احاط كل عمودين يخرجان عنها مناية نقطة تفرض على فصلهما المشترك بقائمة

المتوازية منالخطوط هي المستقيمة الكائنة فيسطح واحدالتي لاتتلاقي وان اخرجت في الجهتين الى غيرنهاية ومن السطوح هي المستوية التي لاتتلاقى وان اخرجت في الجهات كذلك ، وقد يقال في غير المستقيمــة والمستوية منهما متوازية اذالم يختلف الابعاد بينهما اسلا الشكل مسا احاط به حداواكثر، والسطح منه هو المحاط بسطح اواكثر، الدايرة شكل مسطح يحيط بهخط مستدير وفىداخله نقطه يتساوى الخطوطالمستقيمة الخارجة منها اليه و تلك النقطة مركزها و تلك الخطوط إنصاف اقطارها والمستقيم الخارج منها الىالمحيط فىالجهتين قطرلها ومنصف اياها فنصف الدائرة شكل مسطح يحيط به القطر مع نصف المحيط وكل خط مستقيم يقطعالدايرة كيف ماكان وتروماتفرزمن المحيط قوس والخط المماس للدايرة هوالذى يلقاها ولايقطعها وان اخرج فى جهته الكرة شكل مجسم يحيط بهسطح مستدير هومحيطها وفي داخله نقطة يتساوى الخطوط المستقيمة الخارجة منها اليه وتلك النقطة مركز حجمها وتلك الخطوط انصاف اقطارها والخارج منهاالي المحيط في الجهتين قطر لها فان كان هو الذي يتحرك عليه الكرة سمى محورا وطرفاه قطبي الكرة وقطبى الحركة الدائرة العظيمة هي المارة بمركز الكرة وينصفها لا محالة منطقةالكرة هي العظيمة القائمة على المحور ويتساوى بعدها عن القطبين ويكون قطباها قطبىالكرة ومحوره محورها الدوائر المتوازية فيالكرة هى التى تقوم على قطر تمر بمراكزها على قوائم وهو قطرها وقطباها قطيمة منها وهيالتبي لايكون الاواحدة منها فانكان القطرمحورا فمحورالكرة

محورها ، الفلك جسمكرى يحيط بهسطحان متوازيان مركزهما واحــد وهو مركزه ويسمى الخارج منهما محدبا والداخل مقعرا وربما لايعتبر المقعركمافي التدواير ويسمى الدوائرافلاكا مجازا الاسطوانة المستديرة نكل يحيط بهدائرتان متساويتان متوازيتان هما قاعدتاها وسطح واصل بين محيطيهما بحيث اذاادير مستقيم واصل بينالمحيطين عليهما موازيا للسهم مابينالسطح والخطالواصل بينالمركزين هو محور الاسطوانة وسهمهما فانكان عمودا على الدائرتين فالاسطوانة قائمة والا فمايلة، المخروط المستدير ، شكل مجسم يحيط ب دائرة هي قاعدته و سطح صنوبرى مرتفع منها على التضايق الى نقطة هى رأسه بحيث اذا ادير مستقيم واصل بين رأسه ومحيطها عليه مابين السطح والخط الواصل بين رأسه ومركزقاعدته هومحورالمخروطوسهميهانكانعموداعلىقاعدته فالمخروط فائم والافمايل والاسطوانة المضلعة والمخروطالمضلع هومايكونقاعدته مشكلا مستقيم الخطوط

القسم الثانى فى المسائل الهندسية المحتاج الى تقديهما و هى سبع نشير اليها عند الاستعمال برقم اعدادها:

۱-اذادارتالكرة على نفسها وسمت كل نقطة تفرض عليها غير القطبين في دورة تامة وهي ال يعدود كل نقطة الى الموضع الذي فارقته دائرة حقيقية موازية للمنطقة الله يكن النقطة في سطحها ، وكدا كل نقطة بحرك بحركتها ، واللم تفرض عليها الله يتحرك بغير حركتها ، او تحركت به وكانت على موازاتها ، والا كانت المرسومة دائرة بالنقريب هلزونسي

الشكل انكان المنتهى لايتصل بالمبدء واقربهما من التحقيق مدارا اقلها حركة و هذه الدوائر تسمى مدارات تلك النقطة وهي موازية للمنطقة ماعداالتي في سطحها اومتوازية اومتحدة وذلك اذا تساوى بعد النقطتين عن المنطقة جهة ومراكزها على المحور وهو عمود على الشكل وقطباالكرة قطباالشكل والمدارات المستاوية البعد عن جنبتى المنطقة متساوية والافهى مختلفة في الكبر والصغر بحسب القرب والبعد فماقرب من المنطقة اعظم مما بعد منها.

٢\_كل عظيمتين في كرة يتناصفان على نقطتى تقاطعهما وبالعكس .
 ٣\_كل عظيمتين تقاطعتا على قـوائم مرت كل منهما نقطتى الاخرى و بالعكس .

٤ ـ كل عظيمة تمر في كرة باقطاب دائرتين متقاطعتين فانها تنصف كل قطعة منها .

٥- العظيمة القاطعة للدائرة المارة بقطبيها تنصفها وتقوم عليها على قوائم. ٢- كل عظيمة يقطع متوازية ول ول ولم تمر بقطبيها فانها تنصف اعظم المتوازية ويقسم سائرها بمختلفين وكل واحدة من القطع الواقعة في احد نصفى الكرة التي يكون اعظم بين المتوازية والقطب الظاهر فهى اعظم من نصف دايرة والباقية اصغر والمتبادلة من الدوائر المتساوية متساوية . ٧- لا يكون لدائرة واحدة اكثر من قطبين اذا تحقق هذا فلنرجع الى المتن قال: الجسم الذي يتحرك «وتحرك جميع ما في السماء» اى من قال: الجسم الذي يتحرك «وتحرك جميع ما في السماء» اى من

١ ـ زى وزا: فيلزم الشكل ،زد فيرتسم الشكل.

الكواكب «من المشرق الى المغرب في اليوم بليلته» اى في قريب من اليوم بليلته كما سنبينه «دورة واحدة يسمى الفلك الاعظم» وهوجسم كرى يحيط به سطحان متوازيان مركزهما وهومركز الكرة مركز العالم السطح الاعلى منهمالايماس شيئا والسطح الادنى منهماماس لمحدب فلك الثوابت واعلم اناليوم بليلته زمان يتخلل بين طلوع الشمس اوغروبها اومرورها بنصفالنهار اوبين طلوعها اوغروبها او مرورها بنصف النهار ثانيا و اذا اطلق واليوم ارادوابه بليلته وكذلك الايام واليوم بليلته فيالمعمورة ينقسمالي حقيقي ووسطى ، اما الحقيقي فهوزمان يتخلل ٻين مفارقــة الشمس نصف دايرة يتوهم ثانية وبين عودها اليه وهو دورة تامةللمقبول وما يجوز منه على ذلك النصف مع القوس التي يقطعها الشمس بحركتها الخاصة في الزمان الذي يعودفيه الى ذلك النصفوانما كان الهزمان آكثر منزمان دورة لانالشمس لوكانت لايتحرك ، لكان زمان عودتهــــا الى نقطة مفروضة جعلت مبدءحركتها مساويا لزمان عودة معدل النهار لكنها يتحرك بخلاف حركة الكل فاذافرضناهاعلى دائرة نصف النهاركانت نقطة مامن المعدل معها عليها فاذا دار الفلك الى ان عادت تلك النقطة الى مصفالنهار لم تعدمها الشمس اليه لانها قدسارت قوسا من فلك البروج بسيرها الخاص بها ، فاذا تحرك الفلك الى انعادت الشمس اليه فيكون قدانتهت الى نصف النهار نقطة اخرى من المعدل ممايين النقطتين هو الزيادة على دورالمعدل، واماالوسطى فهوزمان دورة للمعدل وقوسمنه مساوية لحركة الوسطى وهي به بطحك وهذا اليوم هو الذي موضوع عليه في الزيجات

اوساطالكواكب وغيرهما من الحركات التي لا يختلف اذلو وضعت على الحقيقة لتعسر او تعذر تركيب الجداول لاختلاف الحقيقة لاختلاف ما تقطعها الشمس بسيرها الخاص فانها تقطع في النصف البعيد قسيا اصغر وفي النصف القريب قسيا اكبر ولهذا يكون الازمان الزائدة على مقداردورة الفلك مختلفة لكن اختلافها غير محسوس في اليوم الويومين لصغر التفاوت ويحس به في ايام كثيرة فاهل الحساب اخذوا تلك الزيادة مقدار حركة الشمس الوسطى في يوم بليلته من المعدل لمامر، فهذان اليومان المستعملان عنداهل الصناعة واما غيرهما كالايام بلياليهما في المفروض التي لاعمارة فيها فبمعزل عن نظرهم ، واذا عرفت ذلك عرفت ان دورة الفلك الاعظم انمايكون في يوم بليلته حقيقيا او وسطيا.

«وحركته حركة الاولى» اى وحركة الفلك الاعظم يسمى حركة الاولى وذلك لانها اول ماعرفت من حركات الاجرام العلوية بلا اقامة دليل لظهورها عندالكل فان الناظر فى النيرين والكواكب تجدها باسرها متحركة بالحركة اليومية يطلع ما تطلع منها من المشرق ويصير الى المغرب ويخفى فيها وبعد خفائه يعودالى المشرق ثانيا و تطلع كماطلع اولاً.

«ومنطقة الفلك ٨٢ الاعظم» اعنى الدائرة العظيمة المتساوية البعد عن قطبيه اللدين هماطرفا محوره الذى هو القطر الذى يدور عليه الكرة «معدل النهار» اى يسمى معدل النهار وذلك لتعادل الليل والنهار ابداً عندمن يسكن تحتها فى جميع البقاع سوى البقعتين المسامتين لقطبيها عندوصول

۸۲ مت وچاپی : ومنطقته .

الشمس المى سطح هذه ساعة طلوعها وحينئذ يكون ليل الطلوع مساويا لنهاره اوغروبها وحينئذ يكون يوم الغروب مساويا لليله لمامر في (٧) وانما شرطنا في تعادل السليل والنهار في البقاع المذكورة عند وصول الشمس المى سطح هذه الدايرة كون الوصول ساعة طلوعها اوغروبها لانهالو وصلت اليه في غير ذينك الوقتين كوقت انتصاف النهار مثلا امتنع تساويهمالكون قوس النهار من قطعتي مدارين احدهما شمالي والآخر جنوبي ومستحيل انيوجد ليل متقدم على التحويل اومتأخر عنه يماوي ذلك النهار اوقوس الليل المتقدم اما ان يكون شماليا اوجنوبيا وكذلك قوس الليل المتأخر اطول فان كان قوس الليل المتقدم على التحويل اقصر من يوم التحويل والليل المتأخر اطول منه ولوكان بالعكس كان الامر بالعكس وقس عليه باقي الاوضاع .

«وقطباه» اى وقطباالفلك الاعظم «قطبىالعالم» اى يسمى قطبى العالم احدهما وهوالذى فى جهة بنات النعش وقريب من كوكب جدى شمالى والاخر جنوبى وقيل انما سميت تلك الجهة بالشمال لانها عن شمال مستقبل المشرق بوجه.

«ونجدالشمس فى المواضع التى لجميع الكواكب فيها طلوع» وهى المواضع التى تحت معدل النهار «تارة مارة بسمت الرأس و تارة فسى الشمال» اى الجهة التى تلى الشمال المتوجه الى المشرق «واخرى فسى الجنوب» اى الجهة التى تلى يمين المتوجه الى المشرق «مع لزوم معدل النهار السمت» اى سمت الرأس «فعلم ان لها» اى للشمس «ميلاً عن

معدل النهار تارةالى الشمال واخرى الى الجنوب وانماكان لجميع الكواكب فى المواضع المذكورة طلوع وغروب لان سطوح دوائر آفاقها لكونها تارة بمركز المعدل ومراكز الدوائر الموازية لها وكون السطح المار بمركز الدايرة منصفا لها يقع دائرة معدل النهار والدوائر الموازية لها بنصفين نصفين فلم يتصور "مة كوكب ابدى الخفاء اوابدى الظهور بل يكون لجميع الكواكب فيها طلوع وغروب الاماكان على نفس القطبين فانه يكون ابدا نصف منه لابعينه ظاهرا ونصفه الآخر خفيا .

«واذا فارقت» اى الشمس «الثوابت» بعدمسامتنها اياها مات اى الشمس «الى المشرق علم انحركتها» اى حركة الشمس «مغربية» اى من المغرب الى المشرق ويسمى الحركة الى تو الى البروج، والثوابت كواكب مركوزة فى الفلك الثامن وانما سميت كواكبه بالثوابت اما لقلة حركتها الثابته اولثبات اوضاعها ابدأ اولان القدماء ومنهم ارسطو ماوجدوها متحركة بغير الحركة السريعة ، وكان معتقدهم ان الحركة هى اليومية الى انجاء ابرخس وبين للكواكب التى حوالى البروج حركة ثم بين بطلميوس ان لجميعها حركة الى التوالى فى كل مائة سنة ستة درجة .

«والدايرةالتي يتحرك الشمس في موازاتها على سطح الفلك الاعظم» اى وتلك الدايرة على سطح الفلك الاعظم «يسمى فلك البروج» فهي دايرة حادثة في سطح الفلك الاعلى من توهم سطح الدايرة التي يرسمها الشرس بحركتها الخاصة قاطعة للعالم ودايرة البروج المقسومة باثني عشر قسما

١- رضوى: الحركة اليوميه.

هوالمسمى بروجا هى تلك الدايرة لامنطقة الثامن ولولاذلك لما احتيج الى الاحتجاج على كون دايرة البروج عظيمة لان منطقة الثامن عظيمة وقد احتجوا عليه ، بحجج لايليق بهذا المختصر لالما جازان تنتقل الكواكب الثابتة عن برج الى برج والوجود بخلافه على ماقيل لانه انمالم يجزذلك اذاكانت دوائر البروج متحركة بحركة الثامن عندكونها وهو غيرلازم فان هوائر انصاف النهار على المعدل مع عدم تحركها بحركته فاذن ليس منطقة الفلك الثامن من الدايرة البروج بلهى في سطحها واطلاق اسم الفلك عليها يجوز بحسب العرف الخاص ويسمى منطقة البروج ايضاً لانها تمر باوساط البروج وفي قوله يتحرك الشمس في موازاتها نظر ، لانهما انما يكونان متوازين لوكانتا على مركز واحد وليس كذلك فالاولى ان يقول في مطحها بدل قوله في موازاتها .

«ويقطع» اى فلك البروج «معدل النهار على نقطتين» متقابلتين وعلى زوايا غيرقائمة لما تقدم في (٢) «احديهما وهي التي اذا فارقتها حصلت في الشمال يسمى الاعتدال الربيعي» وذلك لاعتدال الليل والنهار في جميع النواحي المعمورة عندوصول الشمس اليها ساعة طلوعها او غروبها وانتقال الزمان من الشتاء الى الربيع في معظم المعمورة للاعتدال المذكور وانتقال الزمان من الشتاء الى الربيع في معظم العمارة «والاخرى وهي التي اذا جاوزتها حصلت في الجنوب الاعتدال الخريفي» الاعتدال المذكور وانتقال الزمان من الصيف الى الخريف في معظم العمارة.

«ومنتصف ما بينهما» اى مابين النقطتين «فى الشمال الانقلاب

الصيفي» وذلك لعدم الاعتدال وانتقال الزمان من الربيع الى الصيف عند وصول الشمس الى موازاة تلك النقطة في معظم العمارة .

«فاذا قسم مابين كل نقطتين ثلاثة اقسام متساويـــة ، وتوهم ست دوائر عظام» اىست دوائر منصفة للعالم اذالدوائر العظيمة هي المنصفة للكرة «مارة احديها بنقطتي الاعتدالين والاخرى بالانقلابين» و يسمى الدايرة المارة بالاقطاب الاربعة «والاربعةالباقية بالنقط الاربع التي فيما بين الانقلاب الصيفي ، والاعتدلين ومقابلاتها» اي و مقابلات تلك النقط الاوج من الجانب الآخر وهي الاربع التي فيمابين الانقلاب الشتوي والا عتدالين «تتقاطع» ٨٣ هــوتال لقوله فاذا قسم «كلها» ايكل تلك الدوائر الست «على قطبي فلك البروج» لمامر في (٤) «وينقسم الفلك الاعظم باثنى عشر قسما ، كل قسم منها» وهو المحصور فيما بين نصفى دائرتين مـن الدوائر المذكورة يسمى برجا وكل قوس من فلك البروج بين نصفى دائرتين منها «يسمى» ايضا «برجاً» واسماؤها مشهورة وهي الحمل الثور الجوزا ومادامت الشمس فيهذه البروج الثلاثة فالفصل ربيع، والسرطان والاسد والسنبلة ومادامت الشمس فيهذه البروج الثلاثة فالفصل صيف، وهذهالبروج الستة شمالية ، وميزان والعقرب والقوس ومادامتالشمس فيهذهالثلاثة فالفصل خريف ، والجدى والدلو والحوت و مادامت الشمس فيها فالفصلشتاء وهذهالبروج السته جنوبية .

وامافي خطالاستواء فالشمس تسامت رؤسهم فيكل سنة مرتين في

۸۳۰ زې وړا: تقاطع.

الاعتدالين فيحدث هناك صيفان ويبعد عنها غاية البعدمر تين في الانقلابين فيحدث شتائان. ولاشك انبين الصيف والشتاء خريفا وبين الشتاء والصيف ربيعا فيحدث ربيعان وخريفان: فمن اول الحمل الي نصف الثور الصيف ومنه الى اول السرطان خريف ، ومنه الى نصف الدلوشتاء ، ومنه الى الحمل ربيع ، وهذه الاسماء مأخوذة من صور توهمت من كواكب وقعت الحمل ربيع ، وهذه الاسماء مأخوذة من صور توهمت من كواكب وقعت وقت التسمية بحذائها من الثوابت واذا انتقل من مجازاتها فللمسمين ان تسموها بغيرها والاولى ان لايغير و اولايسموها بغيرها لئلا يتعسر ضبط الحركات كما ان في زماننا هذا لم يغير اسم الحمل وان انتقل اول كواكبه وهو شرطين الى الدرجة الثالثة والعشرين منه ولا اسم التوأمين وان لم يبق من صور تهما في برجهما درجة الا اقدامهما واجزاؤها يسمى درجا و كل برج ثلاثون درجة وكل درجة ستون دقيقة واجزاء سائر الدوائر يسمى اجزاء فقط.

«والدايرة الفاصلة بين الظاهر من الفلك والخفى منه تسمى الأفق» وهوينصف معدل النهار على نقطتين متقابلتين لمامر في (٢) ويقال الاحديهما نقطة المشرق ومطلع الاعتدال والاخرى نقطة المغرب ومغرب الاعتدال ويقال للخط الواصل بينهما خطالمشرق والمغرب وخط الاعتدال ، وكذا ينصف منطقة البروج بنقطتين يقال الاحديهما وهي التي من جهة مشرق درجة الطالع والاخرى وهي التي في جهة المغرب درجة الغارب و درجة التابع ايضا وهو على قسمين : حقيقي ومرئيي والحقيقي ما يكون مركزه

١ ـ زى وزد: درجة السابع .

مركز العالم واحد قطبية نقطة سمت الرأس والآخر نقطة سمت القدم و المرئيى هو المار على وجه الارض الموازى للحقيقى فقطباهما واحددون مركزيهما والتفاوت بينهما بقدر نصف قطر الارض وطلوع الكواكب و غروبها انما يعرفان بالنسبة الى هذه الدائرة.

«والدايرة التى تحدث على وجه الارض من توهمنا معدل النهار قاطعة للعالم موازية اياها يقال لها خطالاستواء» وذلك لاستواء مافى النهار ومافى الليل ابدأ هناك ولكون دورالفلك هناك دولا بيايقطع الافق المعدل والمدارات اليومية على قوائم سميت آفاقه آفاق الفلك المستقيم.

«وآفاقه» اى آفاق خط الاستواء «آفاق الفلك المستقيم» اى يقال لها ذلك «ويقطع» اى آفاق الفلك المستقيم «معدل النهار والدوائر الموازية لها بنصفين» ظاهر وخفى ولذلك لا يتصور ثمة ابدى الظهور ولا ابدى الخفاء بل يكون لكل كوكب شروق وغروب الاما كان على نفس القطبين كمامر اما آفاقه الحقيقية فظاهر انها يقطع معدل النهار والدوائر الموازية لها الموازية لها بنصفين اما المعدل فلما مرفى (٥) واما الدوائر الموازية لها فلانها لوكانت مارة بمراكزها كان الفصل المشترك بينها وبين كل واحد منها قطر الدائرة منصف اياها واما آفاقه المرئية فلكونها سطوحا مستوية مارة بوجه الارض يقسمهما بمختلفين اصغرهما الظاهر لامحالة لكن التفاوت الذي بينهما لايظهر بالقياس الى ماوراء فلك الشمس بخلاف مادونها ولهذا قال الظاهر من فلك القمر اقل من النصف بحسب الحسويدل عليه ظهور النصف مدن تلك الافلاك وذلك لطلوع كل من الكوكبين

المتقاطرين معفروب الآخريساوى الملتونين عندكون الشمس فى المعدل ولماكانت آفاق الفلك المستقيم قاطعة لمعدل النهار والدوائر الموازية لها بنصفين كانت القوس التى فوق الارض فى المواضع التى على خط الاستواء مثل القوس التى تحتها .

«فيكون زمان مكث الشمس فوق الارض مساويا لزمان مكثها تحتها» اذالشمس والكواكب يتحرك ابدأ بحركة الفلك الاعظم في سطح دايرة من تلك الدوائر المتوازية التي تسمى المدارات اليومية و اذا كان زمان مكث الشمس فوق الارض مساويا لزمان مكثها تحتها كان «الليل والنهار ابداً» اى في جميع السنة «متساويين» اى كل واحد منهما اثني عشر ساعة مستوية وكذا يكون زمان ظهور كل نقطة من الفلك مساويا لزمان خفائه فانكان بسبب اختلاف السير بالحركة الثانية في النصفين اى النصف الظاهر والخفي مثل سرعة حركة الشمس فيما بين مكثها هناك اعظم و النهار اطول من الليل وانكان تحتها اسرع كان المكث هناك اعظم و الليل النهار لكن ذلك لايكون محسوسا .

اذا تحقق هذا فلنذكر اشياء يتوقف عليها ماسيجيء من المباحث :

۱- رجرت عادة الحساب بتجزية المحيط بثلاثمائه وستين درجة لانه عدد يخرج منه اكثر الكسور صحيحاً والقطر ثمانية وعشرون جزءاً للكسر تسهيلاً للعمل اذالواجب مائة واربعة عشر وكسرلمايين ارشميدس من انمحيط كل دايرة ثلاثة امثال قطرها ومثل سبعة وسميها نسبة اثنتي وعشرين الى سبعة ثم تجزية الاجزاء و اجزاء الاجزاء بست وستين الى

#### دقايقها وثواينها .

٢-من الدوائر العظام المشهورة هي الدائرة المارة بالاقطاب الاربعة وهي دايرة عظيمة تمر باقطاب المنطقتين ولهذا سميت بها وهي يقوم على كل من المنطقتين على قو ائم لما تقدم في (٥) ويكون قطباها نقطتي الاعتدالين لما تقد في (٦-٧-٨) و تمر بنقطتين في البروج عندهما غاية الميل لما تقدم في وتسميان نقطتي الانقلابين والقوس الواقعة منها بين المنطقتين اذا لم يقع بينهما احدالا قطاب اوبين القطبين الذين في جهة هي الميل الكلى والميل الاعظم و تمامها ما يقع منها بين قطب احديهما ومنطقة الاخرى.

٣-ومنهادائرة نصف النهاروهي عظيمة تمر بقطبي الافق وقطبي معدل النهار بحيث لايكون منتصف زمان مابين طلوع الكوكب و غروبه الاوقت وصوله اليها وانما قيدنا بالحيثية لئلا يتعدد نصف النهار في عرض تسعين لصدق مطلق الحدعلي جميع دوائر الميل والارتفاع ثمة لاتحاد قطبي المعدل والافق وهي يقوم على الافق و المعدل على قوائم لما تقدم في (٥) و تمران بقطبيها لما تقدم في في فنقطتا تقاطعهما قطباها لما تقدم في وانما سميت بها لانتصاف النهار عند وصول الشمس اليهاوهي تفصل بين النصف الشرقي والغربي من الفلك وينصف القطع الظاهرة والخفية باسرها لمرورها بقطبي المتوازية وبها يعرف غاية ارتفاع الكواكب و ذلك بان فصل اليها فوق الارض وغاية انحطاطه وذلك اذا وصل اليها تحت الارض والقوس الواقعة منها بين قطب المعدل والافق اوبين قطب الافق والمعدل من الجهة الاقرب يسمى عرض البلد والتي بين القطبين ان لم يتوسطها احدى

المنطقتين ويقال لاحدى نقطتى تقاطعها مع الافق نقطة الشمال والاخرى نقطة الجنوب.

3- و منها دائرة المشرق والمغرب و هي المارة بقطبى الافق و مصف النهار فيقوم عليهما على قوائم لما تقدم في (٥) و تمران نقطتها لما تقدم في في فقطبا الشمال والجنوب قطباها لماتقدم في ويقال للخط الواصل بينهما خط نصف النهار وخط الشمال و الجنوب ويسمى هذه الدايرة ايضا بدايرة اول السماوات.

٥ ـ و منها دائرة الارتفاع و هي عظيمة يتوهم مارة باية نقطة على الفلك و بقطبي الافق ولما تقدم في تقطع الافق علىقوائم بنقطتين مسماتين بنقطتي السمت ولمرورها بهماسميت بالدايرة السميته وهما غير اثابتتين بل مستقلتان على دايرة الافق حسب ارتفاع الكواكب ومابين الكوكب والافق فيهذه الدايرة فوق الارض ارتفاعيه و مابينه وبين سمت الرأس تمامه وتحتها انحاطه ومابينه وبين سمت القدم تمامه اذا تحقق هذه المقدمات فنقول ان الآفاق المائلة وهي آفاق المواضع التي لايكون تحت معدل النهار ولاتحت احدقطبيه بليكون تحت احد المدارات اليومية بين خطالاستواء واحد قطبىالعالم ينقسم الى خمسة اقسام لان الفرض اما ان يكون اقل من الميل الكلى اومساويا له اواكثر منه وهو اما اقل من تمام الميل اومساور لتمامه اواكثر منه و اقل من الربع وعلى الاقسام تكون ارتفاع القطب الذي في الجهة التي مال الموضع اليها بقدر عرضالبلد ويكون بعدالمدارات الابدية الظهور والابدية الخفاء

عن معدل النهار اكثر من تمام عرض البلد الابعد اعظمها وهو الذي يماس الافق فانه مساور لتمام العرض وسائر المدارات وهي التي بعدها اقل من مام عرض البلد ينقسم بالافق الى مختلفين اعظمها الظاهر فيما هوالي القطب الظاهر اقرب وفي جهته ، والخفي فيما هوالي القطبالخفي اقرب وفيجهته ويتساوى القسمان على التبادل فيكل مدارين متساوى البعد عن معدل النهار في جهتيه وكل مدارين في جهة يكون الظاهر من الاقرب الى المعدل اصغر من ظاهر الابعد منه انكان في جهة القطب الظاهر و بالعكس انكان فيجهة القطب الخفي ، والخفي فيهما بالضد ولهذا كلما بعدت الشمس عن المعدل في جهة القطب الظاهر كانت زيادة النهار على الليل اكثر ، وبالعكس فيجهة القطب الخفي لكون نقصان النهار عن الليل اكثر وكلما كان عرض البلد اكثر كان مقدار التفاوت بين الليل و النهار اكثر لازدياد ارتفاع القطب الظاهر والمدارات التي تليه وازدياد فضل قسيها الظاهرة على الخفية وازدياد انحطاط القطب الخفي والمدارات التي عنده فيزداد فضل قسيئهاالخفية على الظاهرة ويكبون تزايد النهاروتناقص الليل الى رأس المنقلب الذي تلى القطب الظاهرة وتناقص النهار وتزايد الليل الى راس المنقطب الآخر ، اذاعرفت هذافلايخفي عليك معنى قوله :

«وآفاق المواضع التى فيمابين معدل النهار وقطبى العالم» و يقال لها الآفاق المايلة لميل المعدل عن الافق في جهة القطب الخفى و ميل الافق عنه في جهة القطب الظاهر «لايكون اقطابها» اى اقطاب تلك الآفاق «على محيط معدل النهار» لميل معدل النهار عن سمت رؤسهم وارجلهم اما

الى ناحية الجنوب اوالى ناحية الشمال «فاحد قطبى معدل النهار» هـ و القطب الاقرب الى ذلك الموضع «مرتفع عن الافق والآخر» وهو القطب الابعد عن ذلك الموضع «منحط عنه» والارتفاع والانحطاط بعد ميل المعدل عن الافق وميل الافق عن المعدل.

«ويقطع» اى آفاق المواضع التى لايكون اقطاب آفاقها على محيط معدل النهار «الدوائر الموازية لمعدل النهار بمختلفتين فالقوس الظاهرة» اى من تلك الدوائر المتوازية «فوق الارض فى الشمال اعظم من الخفية تحتها وفى جانب الجنوب بالعكس» اى قوس الظاهرة فوق الارض من تلك الدوائر اصغر من الخفية تحتها لما تقدم فى (٦) .

«فاذا كانتالشمس فى البروج الشمالية كان النهار اطول من الليل» وذلك لان مكثها فوق الارض اكثر من مكثها تحتها «وبالعكس» اى كان النهار اقصر من الليل «اذا كانت فى البروج الجنوبية» لان مكثها تحت الارض اكثر من مكثها فوق الارض وذلك اذاكان القطب المرتفع عن الافق هو القطب الشمالى كما فى بلادنا واما اذاكان القطب المرتفع هو القطب الجنوبى كان الامر بالعكس اى القوس الظاهرة فوق الارض فى الجنوب اعظم من الخفية تحتها وفى جانب الشمال بالعكس لما تقدم فى (٦) ووجدت فى نسخة بخط المصنف هكذ «فالقوس الظاهرة فوق الارض فى الجانب المرتفع فيه العالم من الخفية تحتها وفى الجانب اللخروب اعظم من الخفية القطب اعظم من الخفية تحتها وفى الجانب الاخروب المرتفع فيه العالم المرتفع فيه بالعكس واذا كانت الشمس فى البروج الواقعة فى الجانب المرتفع فيه بالعكس واذا كانت الشمس فى البروج الواقعة فى الجانب المرتفع فيه بالعكس واذا كانت الشمس فى البروج الواقعة فى الجانب المرتفع فيه

١ ـ مت وچاپى: القطب اعظم .

القطب كان النهار اطول من الليل وبالعكس اذاكانت في البروج الواقعة في الجانب الآخر» ومعناه وعمومه ظاهر ولما فزغ من خاصية المواضع التي لها عرض على وجه كلى شرع في ذكر خاصية كل بقعة من بقاع الآفاق المايلة على التفصيل فاشار اولا الى خاصية المواضع التي عرضها اقل من الميل الكلى بقوله:

«وينتهى الشمس في المواضع التي فيمايين معدل النهار وفلك البروج الى سمت الرأس فىكل دورة دفعتين لان بعد سمت الرأس عن معدل النهار» ويسمى عرض البلد وقد عرفته «إقل من الميل الاعظم الذي هو غاية بعدالشمس عن معدل النهار» وهوقوس من الدائرة المارة بالاقطاب الاربعة بين معدل النهار وفلك البروج «فالمدار الماربسمت رؤسهم يقطع فلك البروج على نقطتين» ميلهما عن معدل النهار مساولبعد سمت رؤسهم عن المعدل فاذا وصلت الى كل واحدة من النقطتين كانت منتهية الى سمت رؤسهم واشارالي خاصية المواضع التي عرضها مساوللميل الكلى بقوله : «ولاينتهي» اى الشمس «الى سمت رؤس المواضع المسامتة لنقطة الانقلاب» الصيفي اوالشتوي «الادفعة» لان بعد سمت الرأس عن معدل النهار مساو للميل الاعظم فالمدار المار بسمت الراس يماس فلكالبروج على نقطة الانقلاب الصيفي اوالشتوى قط واشار الى خاصية المواضع التي عرضها زائدة على الميل الكلى بقوله: «وفيما جاوز» اى بعدال اس عن المعلول «ذلك» اى الميل الاعظم «لاينتهى» اى الشمس «الى سمت رؤسهم» وهو ظاهر اذالمدار الماربسمت رؤسهم لايقطع فلكالبروج ولايماسه والشمس

لايخرج عنسطح فلكالبروج البتة واعلم انكل نقطة بعدها عنالقطب المرتفع فيغير عرض تسعين مثل ارتفاع القطب فمدارها مماس الافق على نقطة مقاطعة لنصف النهار وانها تماسه عليها في دورة مرة ولايغرب وقطرها في الجهة الاخرى مماس ولايطلع وكل نقطة بعدها عنه اكثرمن ارتفاعه فمدارها ينقطع بالافق بمختلفتين اعظمهما الظاهر في الجهة القطب الظاهر والخفى منجهةالخفى وكل نقطة بعدها اقل مسنارتفاعه فمداره لاتقاطع الافق ولاتماسه ايضا اذاعرفت هذا فاعلم ان مايكون عرضهازائدا على الميل الكلي ينقسم الى مايكون ناقصا من تمامه والى مايكون ربع الدور الاان هذا الاخير لايكون من الآفاق المايلة كما ذكرنا ، عن خاصية القسم الاول منها اذيكون لقطبى البروج طلوع وغروب ولامماس الافق ويكون للقطب الظاهر ارتفاعان احدهما اعلى وذلك عند وصول منقلب القطب الخفى الى نصف النهار والآخر اسفل وذلك عندوصول المنقلب الآخر اليه ويكون للقطب الخفى انحطاطان على هذاالقياس ولم يذكــر المصنف هذاالقسم منخاصية القسم الثاني فمنها وهومايكون عرضه مساويا لنمام الميل الكلى انمدار المنقلب الذى يكون فيجهة القطب الظاهر أبدى الظهور مماسا للافق على نقطة واحدة من نقطة الشمال اوالجنوبلان بعدالمنقلب عن القطب المرتفع مساو لارتفاع القطب على مايظهر بادنسي تأمل وقد عرفت انكل مداربعده عن القطب المرتفع مثل ارتفاع القطب فهوابدى الظهورمماس الافق علىالنقطةالمذكورة ويكون مدارالمنقلب الآخر اعظم ابدى الخفاء فاذا وصلت الشمس بحركتها الخاصةالىالمنقلب الذى فى جهة القطب الظاهر يدور دورة واحدة فوق الارض ولايكون لها غروب فيكون مقدار يوم بليلته نهاراكله وهو اطول نهار تلك المواضع هذا اناعتبر ابتداء النهار من وصول مركز الشمس الى الافق وان اعتبر من ظهور الضوء واختفاء الثوابت كان نهارهم شهرا على مابينه ثاوذوسيوس فى المساكن ثم بعدذلك يظهر لها طلوع وغروب الاان ينتهى الى مسامتة القطب الذى من جهة القطب الخفى فلم يكن لها طلوع بليبقى فى الدورة الكاملة تحت الارض ويكون ذلك الليل مثل زمان نهار يظهره وبعد ذلك يظهر لها طلوع وغروب واشار الى هذا اى الى خاصية المواضع التى عرضها مساور لتمام الميل الكلى بقوله:

«وفى المواضع التى مدار الانقلاب الصيفى» وهومدار راس السرطان وانما خص كلامه بالمنقلب الصيفى لان العمارة فى جهة المنقلب الشتوى قليلة ولان بلادنا شمالية و «الدائرة الابدية الظهور» اى المواضع التى يكون ارتفاع قطب المعدل ثمة مساويا لتمام الميل الكلى «ليس للشمس فيها» اى فى تلك الموواضع «غروب وهى» اى الشمس «فى انقلاب الصيفى بل يبقى فى الدورة الكاملة فوق الارض» لماعرفت ومن خواص تلك المواضع ان مدار قطب فلك البروج الظاهر يمر بسمت الراس ومدار القطب الآخر بمقابله فاذا وافى المنقلب الظاهر وليكن المنقلب الصيفى كمافى البلاد الشمالية مماسة للافق مماسة على نقطة الشمال وماس المنقلب الضفى و هى المنقلب الشتوى على حسب مافرضناه على نقطة الجنوب وصار القطبان على سمت الراس ومقابلة وانطبقت منطقة البروج على الافق فيكون اول

الحمل في المشرق واول الميزان في المغرب واول السرطان في نقطة الشمال واول الجدى في نقطة الجنوب ونظيره الجدى من المعدل على نصف النهار فيجهةالجنوب فوقالارض ونظيره السرطان منه عليه فيالشمال تحتها ثمهاذا زال القطب عنسمت الرأس نحموالمغرب وارتفع المنقلب الصيفي عنهارتفع النصف الشرقى في المنطقة عن الافق دفعة وانخفض النصف الآخر منها عنهكذلك ومتقاطع دائرتاالبروج والافقعلي منطقتين قريبتين من الشمال والجنوب لان المماسة اذاكانت بين هذه الاربع فالتقاطع لايكون عنيها على مايظهر بالتامل فيكون الجزء الثاني للمنقلب الشتوى على قريبة نقطة الجنوب يريد الغروب، والجزء الثاني للمنقلب على قريبة نقطة الشمال يريد الطلوع ويكونالنصف الظاهر النصف البذى يتوسطه الاعتدال الربيعي والنصف الخفي الذي يتوسطه الاعتدال الخريفي ثم تطلع النصف الخفى جزء تقدم فى جميع اجزاء نصف الافق الشرقى فيطلع السرطان والاسد والسنبلة من الربع الشرقي الشمالي والميزان والعقرب والقوس من ألربع انشرقى الجنوبي ويغيب النصف الظاهرجزء بعدجزء فيجميع اجزاءنصف الافق الغربي فيغيب الجدى والحوت والدلو في الربع الغربي الجنوبي و الحمل والثور والجوزاء في الربع الغربي الشمالي وهذا انما يتم في مدة اليوم بليلته وحينئذ يعود وضعالفلك الى حالة الاولى واليه اشار بقوله: «وفى المواضع التي ينطبق فيها٥٠ قطب فلك البروج على سمت الرأس ينطبق دايرة البروج علىالافق» وذلك عندانتهاء المنقلب الظاهر السي

٨٥ ــ زي وزا : لها .

نقطة قطب اول السماوات التي فيجهته القطب الظاهر والمنقلب الخفي الى القطب الآخر «فاذا مال القطب نحو المغرب ارتفع النصف الشرقي من فلك البروج دفعة عن الافق وانخفض النصف المقابل له دفعة» فيكون من اول الجدى الى آخر الجوزاء طالعاعن الافق الشرقى ومن اول سرطان الى آخر القوس منخفضا تحت الافق نحو المغرب انكان القطب الظاهر شماليا ولايخفى انكان القطب الظاهر جنوبيا ومن خاصيةالقسم الثالث وهوالمواضع التي يجاوزعرضها عنتمامالميل الكلي ان لايبلغ ربعالدور لان مدار قطب البروج في هذهالمواضع يكون مايلا عنسمت الراس في القطب الخفى بقدر زيادة العرض على تمام الميل ولايكون الاجزاء الزائدة الميل على تمام العرض ولاالمساوية الميل طلوع وغروب ويكون الدايرة الابدية الظهور اعظم منمدار المنقلبين فيكون لامحالة اعظم المدارات الابدية الظهور قاطعة لمنطقة البروج على نقطتين يتساوى ميلهما فيجهة القطب الظاهر واعظم المدارات الابدية الخفاء قاطعالهما عملي نقطتين متقابلتين لهما فيجهة القطب الخفى وميلكل من الاربع مساو لتمام عرض البلد ولم يذكرالمصنف هذاالقسم ايضا واشار الى خاصيةالقسم الرابع وهوالمواضعالتي يكون عرضها ربعا منالدور سواء بقوله :

«وفى المواضع التى ينطبق فيها معدل النهار على الافق ينطبق قطب العالم على سمت الرأس ويصير محور العالم قائما على الافق ويدور الكرة» اى بالحركة الاولى «حوله دورة رحوية ويبقى النصف من الفلك» وهو النصف الذى يكون من معدل النهار في جهة القطب الظاهر «ظاهر أابدا»

والشمس مادامت فيه يكون نهارا «والنصف» وهو النصف الذي تكون في جهة القطب الخفي «خفيا» اي ابدا (و» الشمس ما دامت فيه «بكون» اللا و «السنة كلها يوما وليلة» ويتفاضلان ليطوء حركة الشمس و سرعتها فيكون تحتالقطب الشمالي فيهذا التاريخ نهارهم اطول من ليلهملان اوجها في البروج الشمالية هذا اذا كان النهار من طلوع الشمس اليغروبها واما اذا كان منظهورالضوء واختفاء الثوابت الى ضدهما يكون نهارهم اكثر من سبعة اشهر وليلهم قريبا منخمسة على ماحققه تاوذوسيوس وقد ظهر مماسبق انحركة الفلك بالنسبة الي الآفاق اما دولابية وهي فيخط الاستواء وامارحوية وهي فيالمواضع المسامته لقطبالعالم واما حمايليه وهي في غيرهما من المواضع وذلك لان العمود الخارج من مركز الافق في الجهتين الى السطح الاعلى ان وصل الى قطبي المعدل فهو الافق الرحوى والحركة رحوية وانوصل الىالمعدل كان الافق افق الاستواء والحركة دولابية وان وصل الى غيرهما فالافق منالمايلة والحركة حمايلية .



### «المبحثالرابع»

«في افلاك النيرين»

قال رحمه الله: «ولوكانت حركة الشمس على محط فلك مركز ممركز العالم لما اختلفت آثار شعاعها بحسب اختلاف النواحي اي بالجنوب و الشمال لان بعدها عنجميع النواحي و عن سمت الرؤس ٨٦ يكون بعدا واحداً حينئذ» اي على تقدير ان يكون حركتها على محيط فلك مركزه مركز العالم مساوية اماعنجميعالنواحي اوعن سمتالرؤس وكلاالامران مراده بذلك انهلوكانت حركتها على محيطالفلك الموافق المركزلكان بعدها عنالمواضع المحصورة فيمايين المعدل ونقطة الانقلاب الصيفي عند كونها في البروج الشمالية كبعدها عن المواضع المحصورة فيمابين المعدل ونقطة الانقلاب الشتوى عندكونها فيالبروج الجنوبية واذا كان كذلك لما اختلفت اثار شعاعها فيهما فلايرد ذلك عليه «والتالي كاذب بالمشاهدة» لانالمواضع التي بعدها عن خطالاستواء فيجانبي الشمال والجنوب المحصورة فيمايين نقطتي الانقلابين يختلف الآثار الصادرة من شعاع الشمس من التسخين والتجفيف والتحجير وتوليد الابخرة فان كل لذلك

٨٦ زي وزا: الرأس بعدواحد.

التدوير .

في الجنوبية اكثر واقوى .

«فهى» اى فحركتها «اذنعلى محيطفلك خارجالمركز شامل الارض» منفصل عن فلك مركزه مركز العالم ويسمى الفلك الممثل بحيث تماس السطح الاعلى من سطح الفلك الممثل على نقطة السطح الاعلى من سطح الفلك الممثل على نقطة مشتركة بينهما ويسمى الاوج وادناه يماس الادنى من سطح الفلك الممثل لافى جوفه مايلا اى جانب منه بحيث يصل نقطة من محدبه الى محدب الممثل ونقطة من مقعره الى مقعر الممثل فبالضرورة تصير به الممثل كرتين غيرمتوازى السطوح بل مختلفتى الثخن احدهما حاوية و الاخرى محوية ورقة الحاوية ممايلى الاوج وغلظها الحضيض ورقة المحوية وغلظها بالخلاف «اوعلى محيط فلك صغير غير شامل للارض مركوز فى فلك موافق انمركز» اى فى فلك مركزه مركز العالم ويكون مفرقا فيه بحيث يساوئ قطره سمكه ويماس سطحه سطحيه على نقطتين مشتركين بينهما يسمى احدهما وهى المشتركة بين سطحه والسطح المحدب الموافق المركز

«فيقرب في احدى الناحيتين من الارض ويبعد في الاخرى» اي على كل واحد من التقديرين وبطلميوس اختار الاول من غيرضرورة لكونه ابسط اذالتدوير يستلزم مدار خارج المركز والخارج المركز لايستلزم التدوير اذلاينبغي ان يفرض حركة الشمس في النصف الاعلى من التدوير

الذروة والاخرى الحضيض ويسمى هذاالفلك فلكالتدوير من هذه الصورة

يتصور ذلك واذاكان حركتها اماعلى محيط فلك خارجالمركز او فلك

الىخلاف التوالى وحركة مركزالتدوير بحركة الحامل الىالتوالىليكون الحركة في القطعة البعيدة بطيئة وفي القريبة سريعة فيحدث الاختلاف كما وجد اذوجد في بعض الكسوفات جرمها في اواسط زمان البطوء اصغرمنه قليلافي اواسطزمان السرعة إذوجد فوالكسوفات مكث ظاهرعلي مااحس بهمحمدبن اسحاق السرخسي في اواسط زمان البطوء وخلفه نورانية باقية من الشمس محيط بالقمر على ماشاهدها ابوالعباس الابرشهري في اواسط زمان السرعة معران بعدالقمر في الوقتين واحد فاستدل المتأخرون من ذلك على كونها في البطوء ابعد من مركز العالم وفي السرعة اقرب و المتقدمون لم يجدوا ذلك اى تفاوت القطر في القطر بحسب القرب والبعد ومع ذلك حكموا بتلك لدلالة كون زمانالبطوء اكثرمن زمانالسرعة على ذلك وذلك لان النقطة البعيدة اكثر من القريبة لان الفاصل بينهما لايمكن ان تمر بالمركز والايلزم ان يكون في مثلث قائمتان لان الخطالخارج من نقطة يماس الخط للدايرة الى المركز عمود على ذلك الخط على مابين في الاصول وذلك محال لمابين ايضا فيالاصول انزوايا المثلث مساوية لقائمتين ولاان تمر فوق المركز والالزم تقارب الخطين المستقيمين مهن جهة تباعدهما اذالخط الفاصل بينهما لمالم تمر بالمركز فكان اقصر من القطر بلتحتالمركز وهو يستلزم المطلوب ومن هذاالشكل يتصوركيفية استلزام التدوير مدارخارج المركز .

«واما القمر فلما كان يسرع» اى حركته من المغرب الى المشرق «بالنسبة الى جميع اجزاء فلك البروج تارة» اى السرعة لاتختص بموضع

معين من فلك البروج كما في الشمس بل تقع له في جميع الاوضاع العارضة له «ويبطوء اخرى» اى بالنسبة الى جميع اجزاء فلك البروج بالمعنى المذكور عنى مادلت عليه المشاهدة «دل على ان حركته على محيط فلك صغير غير شامل للارض حتى اذاكان على احدجانبيه يرى اسرع وعلى الآخر ابطاء» وهذاالفلك يسمى فلك التدوير ولقائل ان يقول: ماذكره انما يصح ان يستدلبه على وجود التدوير ان لولم يكن اوجه متحركا اوكان متحركا حركة بطيئة كماً للشمس فان ذلك مع الاختلاف بالسرعة والبطوء في اجزاء لاباعيانها من فلك البروج يدل على وجود التدوير واما اذاكان اوجه متحركا حركةسريعة فيجوزان يسرع ويبطى فىجميع اجزاءالبروج بالخارج وحده على مالايخفى بل الذي يوجب التدوير جزما اختلاف بعده من الارض اختلافايكون في البطوء تارةقريبا وتارة بعيدا وفي السرعة كذلك اذلوكان الاختلاف منجهةالخارج لكان فيالبطوء دائما بعيد اوفي السرعة دائما قــر سا .

«وهــذاالفلك» اى الفلك الصغير الذى يسمى فلك التدوير «ليس مركوزا فى فلك موافق المركز والالما ازدادت سرعته» اى سرعة هــذا الفلك الصغير «الذاكان» اى هذا الفلك الصغير «سريع السير فــى تربيع الشمس اذا التدوير فى هذا الموضع حينئذ » اى على تقدير ان يكون مركوزا فى فلك موافق المركز «لا يكون اقرب الى الارض» اى مما اذا كان فى موضع آخر والا لماكان مركوزا فى فلك موافق المركز والتقدير بخلافه لكن اللازم باطل لان القمر كلما قرب من تربيع الشمس وكان السريع السير

فان ازدیاد سرعته فی هذاالموضع اشدمن ازدیاد سرعته فیموضع آخر علی مادلت علیه المشاهدة «بلهو» ای التدویر «علی محیط فلك خارج ۸۷ المركز» لیقرب مركز التدویر من الارض تارة و یبعد اخری فیحدث الاختلاف بالسرعة و البطوء ، و لما كان از دیاد سرعته عند تربیع الشمس علی حضیضه علی ماقال:

«وفى تربيع الشمس على حضيضه» اى على حضيض خارج المركز «فاوج خارج المركــز فى مقابلته» اى فى مقابلة حضيضه اوفى مقابلة التدوير اى فى تلك لحال لاحتمال اللفظ كلاً منهما وصحة كلواحدمنهما.

«ولما كان» اى التدوير «فى كل واحد من التربيعين» اعنى التربيع الذى بالتو الى وخلاف التو الى «فى الحضيض وفى الاجتماعات و الاستقبالات فى الاوج دل على ان الاوج متحرك الى خلاف التو الى» اذنو كان ثابتالكان الاجتماع و الاستقبال الواقعان فى الاوج و التربيعان الوقعان فى الحضيض فى اجزاء باعيانها من البروج ولما اجتمع مركز التدوير معه فى الاجتماع و الاستقبال ومع الحضيض فى التربيعين فى الشهر الواحد مرتين از مسير مركز التدوير فى الشهر دورة و نصف سدس دورة تقريبا وحركة الجوزهر لا تفى بذلك لكونها فى اليوم بليلته ثلاث دقايق و اثنتى عشرة ثانية فيكون فى الشهر الواحد درجة و نصف درجة تقريبا و اما انه لا يجوز ان يكون فى الشهر الواحد درجة و نصف درجة تقريبا و اما انه لا يجوز ان يكون متحركا الى التو الى فلانا اذا فرضنا حركة الشمس ومركز التدوير الى التو الى حتى يصير البعد بينهما ربعا بعداجتماعهما مع البعد الابعد فى نقطة مسن

۸۷ــ چاپى خل : غيرموافق .

البروج كان بعد مركز التدوير عن نقطة الاجتماع الى التربيع زائدا على الربع الذى بينهما بقدر حركة الشمس فى الزمان الذى يبعد فيه القمرهذا الربع وهوسبعة اجزاء وربع تقريبا اذالزمان سبعة ايام وربع وثمن تقريبا لبعد المركز عن نقطة الاجتماع بلعن الاوج انكان ساكنا سبعة وتسعون جزءا وربع وانكان متحركا الى التوالى فاقل من ذلك لكونه بين نقطة الاجتماع ومركز التدوير يسبق المركز عليه لتحركه بالحركتين لكن بعد المركز فى التربيع عن الاوج نصف الدور لكونه فى الحضيض هذا خلف فاذن يمتنع ان يكون الاوج ساكنا اومتحركا الى التوالى .

«ولماثبت ان الاوج متحرك الى خلاف التوالى، دل على ان له فلكا آخر يحرك الاوج الىخلاف حركته» اىخلاف حركة خارج المركز وهو خلاف التوالى اعنى من المشرق الى المغرب اذحركة خارج المركز الى التوالى اعنى من المغرب الى المشرق بخلاف التوالى «حتى اذا وصل فلك التدوير الى التربيع الآخر» اى الى التربيع الذى بالتوالى «يصل الاوج من الجانب الآخر الى مقابلته فيجتمعان» اى الاوج ومركز التدوير «عند مقابلتهما» اى مقابلة الاوج ومركز التدوير «لوسطالشمس» اعنى مجموع حركة الاوج والمركز.

«واذا وصل فلك التدوير الى التربيع الآخر» اى التربيع الذى الى خلاف التوالى «وصل الاوج الى مقابلته فيجتمعان» اى الاوج ومركز التدوير «ايضا» اى عند الاجتماع «فالمركز والاوج يجتمعان فى كل دورة دفعتين» احدهما عند الاجتماع والاخرى عند الاستقبال «و يتقابلان

دفعتين» احديهما عندالتربيع الذي بالتوالي والاخرى عندالتربيع الآخر. «و الشمس ابدا متوسطة بينهما» اى بينالاوج و مركز التدوير و معناه انالشمس بعد مفارقة مركز التدوير الاوج متوسطة دائماً بينالاوج ومركز التدوير الى ان يلاقيه مرة اخرى عندالاستقبال اوالاجتماع فلايرد ماقيل من ان التوسط عندالاستقبال والاجتماع ممنوع.

«والفلك المحرك للاوج يقال لهالفلك المايل» لان منطقته مايله عن منطقة الممثل ميلا ثانيا غايته على ماوجد بالرصد خمسة اجزاء و اعلمان قوله فالمركز والاوج يجتمعان في كل دورة دفعتين ويتقابلان دفعتين فيه نظرلان ذلك انما يكون في دورة وبرج بالتقريب وهو ماتسيره الشمس في شهر بالحركة الوسطى فان قلت هذا انما متوجه لوكان المراد من الدوره دورة مركز التدوير وهوغير معلوم لجواز ان يكون المراد دورة الاوج قلت فذلك انما يكون في دورة الاثر حساتقريبا .

«و منطقته» اى ومنطقة المايل التى فى سطحها منطقة الخارج و التدوير «ليست فى سطح فلك البروج» اعنى مدار الشمس «لميلان القمر هن فلك البروج تارة الى الشمال واخرى الى الجنوب والا لانخسف فى كل استقبالات ٨٨ لكونه مقابلا للشمس حينئذ وكون الارض متوسطة بينهما» مانعة من نفوذ الشعاع لكنها واللازم باطل لانخسافه فى بعض الاستقبالات دون البعض «بل قاطعة اياها على نقطتين يسمى احديهما بالرأس وهى التى اذا جاوزها حصل فى الشمال والاخرى» وهى التى اذا جاوزها حصل فى

۸۸ مت وچاپی: استقبال.

الجنوب يسمى «بالذنب» ويعنون بهماراس التنين وذنبه تسميتهم الشكل الحادث من مقاطع المدارين بالتنين «وهما» اى الراس والذنب «متحركان المغرب لانه اذاحصل خسوفان ٨٩ كليان في نقطة الرأس اوالذنب احدهما» اى احدالكسوفين «بعدالآخر وجد موضع الثاني» اى فلك البروج «متاخرا عن الاول» اى مايلا عنه الى جهة المغرب فدل على ان فلك آخر يحرك نقطتى الراس والذنب الى جهة المغرب.

«والفلك المحرك لهاتين النقطتين مقالله فلك الحوزهر» أي على محيطه النطقةالمسماة بالجوزهرفاذن افلاك القمر اربعة: الفلك الاول هوفلك الجوزهر ، ويسمى الممثل لفلك البروج ومحدبه يماس مقعـــر الممثل لعطارد ومعقره يماس محدب ، الفلك الثاني من افلاكه و هــو المسمى بالفاك المايل، وهوجسم كرى يحيط بهسطحان متوازيان مركزهما وهومركزه مركز العالم معقره يماس محدب كرة النارمن العناصر الاربعة على ماهو المشهور، والفلك الثالث الفلك الخارج المركز وهو تض المائل على الرسم المذكور في الشمس، والفلك الرابع الفلك التدوير و تنض الخارج المركز وهوحامله بحيث تكون بعدمركزه عنقطبي الخارج بعداً واحداً . والقمر مركوز في التدوير بحيث سطحه سطح التدوير على نقطة مشتركة بينهما فاما فلكالجوزهرفانه متحرككليوم ثلاث دقايق وكسرالي خلافالتوالي حول مركز العالم وبهايتحر لتجميع افلاك القمر واما الفلك المايل فانه يتحرك الى خلاف التوالي حول مركز العالم وايضاكل يوم احدى عشرة درجة وتسع دقائق و

۸۹ــ مت وچاپى : خسوفان .

بتحرك الخارج المركز بتلك الحركة واما الفلك الحامل اى الخارج المركز فانه الخارج المركز بتلك الحركة واما الفلك الحامل اى الخارج المركز فانه يتحرك الى توالى البروج حول مركزه كل يوم اربع وعشرون درجة وثلاثة وعشرون دقيقة واما فلك التدوير فانه يتحرك على نفسه الى خلاف التوالى البروج فى النصف الاعلى كل يوم ثلاثة عشر درجة واربع دقائق و هذه صورة افلاك القمر ما يتصور على السطح.



# «المبحث الخامس» «في اختلاف نور القمر و الخسوف و الكسوف»

اعلم انالاجتماع وهوكون موضعي النيرين نقطة منالبروج اما حقیقی تمربهما خط خارج من مرکز العالم ، اومرئیی تمر بهما خط خارج من منظر الابصار الى سطح الارض ، وهوالكسوفي ، والاستقبال وهو كونالنيرين متقابلين اما خسوفي يتوسط الارض بينهما بالليل اوطرفي النهار بحيث يحجب نورالشمس من القمر اولا وهو مالايكون كذلك ثم النيران على اي وضع كانا يحيط بهما مخروط مستدير رأسه نحوالقمر لكونه اصغر من الشمس يسمى المخروط الاعظم ومخروط البصر وهو يرتسم من خطوط شعاعية بين النيرين أن لم ينقطع بالارض وظله بين القمر ورأسه هي مخروط ظلا القمر وقاعدته يفصل منجرم القمر مماتلي راسه قطعة اصغر من نصفه لمابين ارسطو خس فيجرمي النيرين انه اذا قبل كرة صغرى من كرة عظمي كان المضيء منها اعظم من نصفها وكذا قاعدة مخروط شعاع البصر المحيط بالقمر يفصل منه مماتلي راسه كذلك لمابين اقليدس في المناظر انمايري من الكرة اصغرمن نصفها ويحيط بهدائرة و

۱ ــ زی وزا : هی محروظل .

هى صغيره تفصل بين المرئى وغيره ويسميها دائرة الرؤية وكذا الفاصلة بين المظلم وغيره ويسميها دائرة الظلام صغيره ايضا لكن الحس لايدرك التفاوت بينها وبين العظيمة التى على القمر لقلته فكل من القطعتين يسمى بالطبلى ولقرب دايرة فى الرؤية والظلام من العظيمة اطلقت في الكتب المشهورة عليهميا واقيمتا مقامهما و هذه مقدمة يخرج منها التشكلات البدرية و الهلالية كما سيتلى عليك فاعرفها ولنرجع الى المتن قال:

«والقمر و جرم كمد» اى مظلم فى نفسه «نوره مستفاد من الشمس» كالمرآة اذا قارنها الشمس، ويدل عليه اختلاف تشكلات القمر بحسب اختلاف وضعه من الشمس على ماقال «والا لما اختلفت هيآت النور وفيه بحسب قربه وبعده منها» اى من الشمس لكن لاوحده بل مضافا الى ما يلحقه من الخسوف وذلك لئلايقال يجوزان يكون اختلاف التشكلات لكون احد وجهيه مضيئا لذاته والاخرى مظلما او احاط بهسطح مظلم ثم انه يتحرك على مركز نفسه حركة مساوية لحركة فلكه الذى يحرك حول الارض فيكون عندالاجتماع وجهه المضىء الى الجانب الاعلى والمبصر منه الوجه المظلم فلذلك لايرى وهو المحاق فاذا تحرك بحركة فلكه و بعد عن الشمس تحرك هو ايضا على نفسه مثل تلك الحركة فيظهر من جانبه المضى شيء وهو الهلال و هكذا يزداد الضياء شيآ فشيئا الى ان يقاب ل الشمس بحركة فلكه و يكون قددار نصف دائرته فيكون وجهه المضىء الشمس بحركة فلكه و يكون قددار نصف دائرته فيكون وجهه المضىء

٩٠ چاپي خل : جرمه .

٩١ چاپي خل : النورية .

الينا وهوالبدر اذلوكان الامر كذلك كان وجهه المضىء مقابلا لها فى كل استقبال فامتنع رؤية الخسوف حينئذ بلهو لقبوله النور من الشمس وهويجرى على النصفين جميعاً بالتبادل في كل شهرقمرى مرة .

والضابط فيكون المستنير من القمرهلاليا اونصفا تقريبا اواهليلجيا او نصف دائرة ان يقال: اماان يكون بعد المحاق او الكسوف سطحه المواجه للشمس مواجها لنااولا يكون وحينئذ إماان يكون حدبتا القوسين المحيطين بالمشير مندائرتي الظلام والرؤية فيجهة منسهم مخروط البصر الذي نى سطح دائرتى الظلام عند تقاطع الدائرتين على قوائم اوفى جهتين منه او احد يهما في جهةمنه والاخرىمارا بسهم مخروط البصر وعلى الاول يكون المرئى من المستنير نصفا الله يكن متوازيين كما سيجيء و على الثانى هلاليا وعلى الثالث اهليلجيا وعلى الرابع نصف دائرة وذلك لانه كلما تقاطعت قاعدتا الشكل الطبليين اللذين يجوزهماالمخروطان لميلان احدالسهمين عن سمت الآخرجاز احدهما عنالآخر شكلا شبيها بورق الآس فيرى هلاليا لكون خدبتي القوسين المحيطين بشكله فيجهة عن سهم مخروط البصر ثم يزداد عرضه بازدياد بعدالسهمين عن الآخر الى ان يمر قاعدة ظل القمر بسهم مخروط البصر ويرى نصف دائرة يحيط بسه خط مستقيم ونصف محيط دائرة لكون الواقع فيمخروط البصر من السطح المستضىء ربع سطح الكرة تقريبا وكون حدبة احدى القوسين المحيطين به مواجهة للبصر فيعجز البصر عن ادراك التحديب لأنه انسا يدركه حين يدرك التفاوت بين اطراف خطوط السماوات و اقصرهما فيقضى بالتحديب انكان سهم مخروط اقصر وبالتقعير انكان بالضد وذلك لا يحصل للبصر الافى الابعاد المعتدله التى لا يكون فى غاية القرب ولا البعد الكبير المسمى ميعانا ، ولهذا بعينه يرى الدائرة اذا وجهنا بجرمها وكانت بعيدة خطا مستقيما وذلك عنداحاطة احدالسهمين معالآخر بقائمة اذلو احاطا بمنفرجة كان المضىء واحدتين واهليلجيا ويزداد بعداحديهما عن الاخرى الى الاستقبال وتوازنا ان اتصل اتحدسهما المخروطين على الاستقامة ويرى منخمة والا انحرفتا ويكون غير المرئى من المستضىء قطعة هلالية الشكل ان تماستا وخلفه مختلفة الثخن ، ان لم يتماستا و لم يتقاطعا ويرى فى الحالين بدراً اذاعرفت ذلك فلايخفى عليك معنى قوله :

«فاذا سامت الشمس كان وجهه المضىء بضيائها» اى بسب ضياء الشمس «مقابلالها» اى للشمس «والآخر» اى والوجه الآخر وهوالكمد «الينا فلانرى نوره واذا بعد عنها» اىعن الشمس «بقدر مسيرة اليومى» وهواثناعشر درجه اواقل اواكثر على اختلاف اوضاع المساكن كمايذكره اصحاب الزيجات «نرى منه» اىمن وجهه المضىء «هلالاً» لمامرلالان مقتضى تقاطع الدائرتين على بسيطالكرة ذلك على ماذكره وتبعه الشارح والا لرؤى هلاليا الى الاستقبال وكذا بعدظهورا الظلمة فىضياءالبدراى آخر الشهر.

«ويزداد نوره كليوم الى الايحصل فى المقابلة فنراه تمام النور و اذا انصرف عن المقابلة انتقص نوره على تلك النسبة الى الاينمحق ٩٢ عند

<sup>.</sup>۹۲ چاپی خل: بنمحی ..

الاجتماع وهو المحاق» والمحاق هى الحالة التى لايظهر القطعة المستضية التى تلى الشمس من القطعة التى تلينا .

واعلم ان تقاطع دائرتى الظلام والرؤية على قوائم انمايكون قبل انتربيح الاول وبعدالثانى بزمان قليل لافى التربيع كما هوالمشهور وتبعه الشارح والافى مثلث اطرافه مسركز الشمس ودائرة الظلام والارض اى البصر قائمتان احديهما عندمركز الارض لكون وترها ربع الدور ، والثانية عند مركز دائرة الظلام لكون الخط الواصل بين مركزى الشمس ودائرة الظلام عمود اعلى سطحها معكون الخط الواصل بين البصر ومركزها فى سطحها ولابعد الاول وقيل الثانى والالزم فيه منفرجة عند مركز الارض وقائمة عند مركز الظلام و من هذا الشكل يتصور زيادة نور القمر و نقصانه .

واعلم انالخسوف هوعدم اضاءة القمر ماتلينا من كرة البخار فسى الوقت الذى من شانه انيضىء فيه لوقوعه فى ظل الارض لمقاطر تها النيرين اعنى كونها معهما على قطر من اقطار العالم تحقيقا او تقريبا وكونها جسما كثيفا حاجبالنور الشمس ولهذا لايقع عليه اوعلى بعضه حينئذ شيء من شعاعها وقوعا اوليا فبطل كونه غير مضىء من ذاته وهو الخسوف، وليست الشمس مساوية الارض والالكان ظلها اسطوانيا وكان نصف قطر دائره الظل مساويا لنصف قطر الشمس الذى هو اربعة اجزاء خمسون دقيقه واذاضم اليه نصف قطر القمر وهو خمس عشر دقيقه وعشرون ثانية كان ذلك خمسة اجزاء وخمس دقائق وثلث، وهي الاكبر من غاية عرض القمر التي هي خمسة اجزاء وخمس دقائق وثلث، وهي الاكبر من غاية عرض القمر التي هي

خمسة اجزاء فكان يجب خسوفه في كل شهر بالضرورة في الاستقبال ، والوجود بخلافه والاصغر منها والالكان نصف قطردائرة اعظم مننصف قطرالشمس لاستغلاظ ظل الارض بازدياد بعده منها فكان يجب خسوفه في كل استقبال بطريق الاولى، فهي اذن اعظم منها وظلها على هيئة مخروط مستدير يتقدم عند نقطة مسامتة مندائرة البروج مقاطرة للتى فيهاالشمس منها وقاعدته دائرة صغيرة هي الفصل المشترك بين سطحي الارض اعنى المستنير والمظلم وكذابين سطح المخروط العظيم المحيط بالشمس والارض اعنى مخروطالنورالمؤلف من خطوط شعاعية منالشمس الى محيطهذه الصورة منجرم الارض اذلم ينقطع بالقمر ومن خطوط ظلية من محيطها الى رأس المخروط وهذه القطة هي مخروط ظل الارض وقاعدته ماذكرنا وهو اذاكان فوقالارض فهو زمانالليل واذاكان تحتها فهو زمان النهار واذاكانت الشمس فيالاوج يصل ظلها الىفلك الزهرة واذاكانت فسي الحضيض فلايصل اليه وتبين من ذلك انالقمر اصغر من الارض بسترظلها الذي صار اصغر منها كثيرا عندالقمر اياه ودائرةالظل دائرة علىسطح مخروط ظلالارض موازية لقاعدته يحدث منتوهم سطح كرى مركزه مركز العالم تمر بمركز القمر وبمخروط الظل فالدائرة الحادثة على جرم القمر المسمى ٩٣ صفحة القمر وعلى سطح المخروط دائرة الظل اذاتحقق هذا فنقول لماكانت غاية عرض القمر وهي خمسة اجزاء اعظم من نصفي قطرى القمر ودائرة الظل ثم ينخسف فيكل استقبال لانه انما ينخسف اذا

۹۳ زی وزا: یسمی .

كان عرضه عندالاستقبال اعنى بعد مركزه من مركز دائرة الظل اقل من نصفهما اذلوكانمساويالهما ماسالقمر محيط دائرة الظل منخارج على نقطة منجهة عرضه ولم ينخسف وانكان اكثر فبطريق الاولى اولا يماس حينئذ اما اذاكان العرض اقل من النصفين انخسف واليه اشار بقوله:

«واذا كان» اى القمر «فى احدى نقطتى الرأس او الذنب او قريبا منها» اى عند الاستقبال «توسطت الارض بينه وبين الشمس وجرم الارض اقل من جرم الشمس و الا لا نخسف القمر فى كل استقبال» لما عرفت وليس الامر كذلك .

«فيقع ظلها» اى ظل الارض «على شكل مخروطى» اذالخطوط الشعاعية تخرج من طرفى قطر الشمس الى طرفى الارض ليست خطوطا متوازية لكون قطر الارض اصغر من قطر الشمس لماعرفت ، فاذا اتصلت بمحيط الارض وبعدت فى الجهة الاخرى فانها يتلاقى على نقطة فيقع لها ظل محصور فيمابين تلك الخطوط على هيئة مخروط مستدير .

«لكونها» اى لكون الارض «مستديرة» قاعدته دائرة صغيره عند الارض كماعرفت «فانلم يكن للقمرعرض وقع فى مخروط الظل» اذالجرم المضىء اذاشرق على جرم كثيف فيقع ظله فى الجهة المقابلة للجرم المضىء كما فى اظلال المقائيس. «وينخسف كله» اى يبقى على ظلامه الاصلى فيرى غيرمضىء بتمامه انكان ليلا لوقوع الاضواء الثوانى التى يصل اليه الشعاعات المحيطة بمخروط ظل الارض على سطحه .

وذهب بعضهم الى ان لونه في الخسوف هومن امتزاج حواس الظل

بالشعاع لاانه اصلى لان له ضياء قليلا لصقالته على ماقيل لان لونه فى الخسوف لوكان اصليا لما اختلف ولان السماوات شفافة فكان يجب ان يرى القمر عندالاجتماع على لونه الخاص وهمامردودان اما الاول فلجواز اختلافة بحسب اختلاف انعكاس الاضواء الثوانى من كرة الارض اليه وبحسب صفائها وكدورتها واما الثانى فلمنع ضوء النهارمنه .

«وانكان عرضه بمقدار مجموع نصفى قطرى الظل والقمر فانــه يماس المخروط ولاينخسف شيءمنه البته ، وانكان اقل من ذلك» اي مــنمجموع نصفي قطريهما «انخسف بعضه» ضرورة وقوع ذلك البعض فيمخروطالظل من هذاالشكل يتصور خسوف القمر واعلم انالكسوف هوعدم اضاءة الشمس مايلينا منكرة البخار في الوقت الذي من شانهاان يضىء فيه لتوسط القمر بينها وبينالبصر اعنى وقوعه علىالخطالخارج من البصر اليهاوحجب نورها عن الابصار لكثافته وقطعة السماوات المستقيمة التى بين البصر والشمس فلايقع عليها اوعلى بعضها فينكسف وذلك يكون فى الاجتماع المرئى الواقع نهار احقيقياكان املاولان المعتبرهو الاجتماع انمرئى يمكن انيقع الكسوف بالقياس الىقوم دون قوم مع كون الشمس فوق افقكل منهما بخلاف الخسوف وهي تحت افق كل فانه ان انخسف عند أحدهما انخسف الآخر وان اختلفت ساعات الابتداء والتوسط والانجلاءبان يكون في بلدعلي مضيء ساعة من الليل وفي اخر على اقل اواكار اويطلع منخسفا والفرق اذالخسوف امر عارض لذاتها فانها على ماهمى عليه بل لبعض الابصار لتوسط القمر بينه وبينها ويجوز اختلاف وضع المتوسط باختلاف المساكن ولهذا قد يختلف كسوف واحد عنداهل بلدتين قدرا اوجهة اوزمانا ويمتنع اختلاف خسوف واحد عنداهلها فى شىء منها اذاعرفت هذا فنقول ينبغى ان يكون العرض المرئى للقمر عن الموضع المرئى للشمس وقت الاجتماع المرئى اقل من نصفى قطرى صفحتى النيرين حتى يقع الكسوف اذلوساواهما يماساولم ينكسف ولوكان اكثر منها فبالاولى ولوكان اقل انكسفت بقدر ذلك واليه اشار بقوله:

«وعند الاجتماع» اى الاجتماع المرئى «بالشمس ان لم يكن لـه» اىللقمر «عرض» اىعـرض مرئى «كسف الشمس بمقدار صفحته» اى صفحة القمر وذلك لان مخروط الشعاع حينئذ ٍ اذا وجهنا الشمس بابصارنا اتصل اولا القمر ثم يبعدالي الشمس فوقع جرمالشمس بمقدار صفحة انقمر في الظل فينكسف بمقدار صفحته «والا» اى وانكان له عرض مرئى «فان كان» اىذلك العرضالمرئى «اقل منمجموع نصفى قطرىالشمس فالقمركسف بعضها» لانحراف مخروط الشعاع عن صفحة الشمس بقدر العرض ، «وانكان» اى العرض المرئى «اكثر» اى من مجموع نصفى قطرى الشمس والقمر «لم يكسفها» وفي نسخة بخطالمصنف هكذا «وان لم يكن كذلك» اى وانالم يكن العرض اقل من مجموع نصفى قطرى الشمس والقمر سواءكان مساويا اواكثر «لم يكسفها» وهو اولى لانه ان كان مساويا لم يكسفها ايضالان جرمالقمرحيننذ يكون مماسالمخروطالشعاع فلاوجه للاختصاص بكونه اكثر ومن هذاالشكل يتصور كسوفالشمس اذا تحقق هذافنقول قال ابن الهيثم انهيآت تشكل النورفية باختلاف اوضاعه من الشمس

لايوجب الجزم بان نوره مستفاد من الشمس لاحتمال ان يكون القمر كرة نصفها مضيء و نصفها مظلم الى آخر ماعرفت واليه اشار بقوله:

«وزعم ابن الهيثم ان القمركرة نصفها مضى، ونصفها مظلم ويتحرك على نفسها أقدا مال النصف المضى، الينا نراه هلالا ويتحرك بحيث يصير نصفه المضى، كله الينا عند المقابلة و على هذا دائما واشار الى الجواب عنه بقوله: «وهو ضعيف والالما انخسف في شى، من الاستقبالات اصلا » لكون وجهه المضى، مقابلا لنافى كل استقبال واللازم باطل لانخسافه فى بعض الاستقبالات .



۹۶\_ مت وزد : نصفها .

## «المبحث السادس» «في افلاك الكو اكب الباقية»

قال رحمه الله: «ونجدكل واحدمن الكواكب الخمسة الباقية» اعنى زحل والمشترى والمريخ والزهرة وعطارد ويسمى المتحيرة لصدور حركات غير منتظمة منها كمايصدر من المتحير من الذهاب والوقوف والرجوع «يعرض له» اى لكل واحدمنها «الرجوع» اى يتحرك صوب جهة المشرق ويرجع قهقرى الى جهة المغرب ويبقى على ذلك زمانا ثم يستقيم ثانيا ويتحرك الى جهة المشرق على النظام الاول «والبطوء والسرعة في جميع اجزاء فلك البروج» اى لا يختص البطوء والسرعة بموضع معين من فلك البروج بل هما يقعان في جميع اجزاء فلك البروج .

«واذا قارن ه» اىكل واحد من الخسمة المتحيرة . «كوكبا مسن الثوابت حالة الاستقامة ثم فارقه فانه بميل الى المشرق » . فيتزايدميك بسيرا يسيرا الى ان يبعدعنه جميع الابعاد ويقطع كل البروج «فدل» اى الرجوع والسرعة والبطوء فى اجزاء لاباعيانها «على انه» اى على انكل واحد من الخمسة المتحيرة «فى فلك صغير غير شامل للارض» اذلا يتصور

٥٩ ـ زي وزا: فارق.

ذلك في فلك شامل لانحركات الافلاك متشابهة لا يتصور فيها الرجوع والسرعة الا بحسب الرؤية ، وفيه نظر لانك قدعرفت ان السرعة والبطوء في اجزاء لا باعيانها من فلك البروج لايدل مطلقاً على وجود التدوير و اما الرجوع اوالوقوف فلايتدل جزما على وجود التدوير لان بطلميوس بين في المجسطى انه اذاكان فلكان احدهما خارج المركز وحركته الى خلاف التوالى والآخر موافق المركز وحركته الى التوالى وكانت نسبة حركت الخارج المركز الى حركة الموافق كنسبة ماوقع بين مركز الموافق المنتهى الى محيط الخارج من الجانبين الى نصف ذلك الخطفا فان الكوكب متى وصل الى جانب البعد الاقرب من الخارج الى ذلك الخطيرى واقعاً مقيما وان كانت النسبة اعظم من النسبة فاذا وصل اليه يرى راجعاً .

فان قيل: الرجوع يدل على وجودالدور اذا لهيختص بموضع معين من البروج فنقول: لانسلم ان الرجوع في هذه الصورة مختص بموضع معين من البروج وانمايكون كذلك لوكان طرف ذلك الخط ساكنا و ليس فليس بل علم في العلوية من اختلاف غايتي بعد بينهما اعنى التفاوت بين الوسطوالتقويم ان لها تداوير اذلوكان الاختلاف من جهة الخارج لما اختلف غايتاه لكونهما بقدر ما تقتضيه مابين المركزين حينئذ وعدم اختلافه في نفسه بل كانتا متساويتين ومن تكمل دورة الكواكب في البروج ان له حاملا والالما تكملت ومن اختلاف زماني اختفاء كل منها تحت الشعاع في اجزاء باعيانها من البروج مع ان الاختفاء يكون في الذرى فلا يلحقه من جهة الخارج فيقل زمان الاختفاء عند بعده من التدوير اختلاف بل من جهة الخارج فيقل زمان الاختفاء عند بعده من

الارض ويكثر عند قربه منها لان الشمس هي التي تسبق مركز التدوير فاذا كان ابعد عن الارض كانت حركته ابطاء فيسبقه الشمس اسرع فيقل زمان الاختفاء ويعظم اذاكان اقرب انحامله خارج المركز واما في السفليين فحدسمن كون كلمنهمايسرع فيسيره يسبق الشمس بعد مقارنتها ويظهر مغربا ثم بعدالتوسط ياخذفي البطوء متدرجا الى انيقف ثم يرجع ويخفى مغربا ويقارن الشمس فىوسط ايامالرجوع ويفارقها فيسبقهالشمس ويظهر مشرقا ثميقف ويستقيم من الطول الى الوسط ثمسرعة الى ان يختفي ويدرك انشمس ويقارنها فسيوسط ايام الاستقامة فيكون معها فيمنتصفى زماني الرجوع والاستقامة ولايبعد في الطول عنها من قدامها وخلفها اما الزهرة فاكثرمن سبع واربعين درجة واما عطارد فمن سبعة وعشرين انكلا على فاك تدوير حركةمركزه موافقة لوسطالشمس وانالتقدم والتخلف لحركة التدوير وغاية كل بحسب ما تقتضيه نصف قطرالتدوير وعلم منقطع كل وأحد من الخمسة كل البروج وميله الى المشرق بعد مقارنة كوكب مسن الثوابت وتزايد ميله عنه بحيث يبعد عنه جميع الابعاد ان التدوير لكل واحد من الخمسة.

«يحمله فلك شامل» اىلارض «متحرك السى المشرق» والشارح العلامة جعل قول المصنف واذا قارن كوكبا من الثوابت حالة الاستقامة ثم فارقه فانه يميل الى المشرق ثانيا ئم فارقه مال الى المشرق على النظام الاول من الثوابت حالة الاستقامة ثانيا ثم فارقه مال الى المشرق على النظام الاول فعلم ان استقامته ثانيا الى المشرق ومن الظاهر البين ان ذلك غير محتاج الى البيان ودعوى حركة الحامل الى المشرق يبقى حيناذ بلابيان مع انه

محتاج اليه وكان الشارح انما لم يجعل ذلك بيانا له لزعمه ان ميله عنه حالة الاستقامة لا يوجب كون الحامل متحركا الى المشرق وانما يوجب ذلك لولم يكن حركة التدوير حالة الاستقامة الى المشرق وليس كذلك اذحركاتها تداويرها فسى النصف الاعلى الى التوالى وهو غير مستقيم لان ميله الى المشرق بعد المقارنة الى التربيع والتثليث والمقابله وقطع كل البروج لا يكون بسبب التدوير وان كانت حركة التدوير عند الاستقامة الى المشرق وهو ظاهر غاية الظهور.

«ونجد كل واحد من الزهرة وعطارد اذا بعدعن الشمس نحو المشرق يتزايد سيره يسيرايسيرا الى انينتهى الى حدها ثم ياخذ فى الانتقاص الى انيستقيم ثم يقارنها في وسط الاستقامة ويبعد عنها نحوالمشرق فدلعلى ان مركزالتدوير لهذين، اي زهرة وعطارد «يسامت مركزالشمس» حتى لايكون بعدهما عن مركز الشمس باكثر من نصف قطر التدوير وانهمايقارنان الشمس في منتصف الاستقامة والرجوع قيل هذا بحسب الجليل من النظرفان دقيق النظر يوجب انيكون الغاية لإبحسب نصف القطر فقط اذقد يوجد غاية البعد الصباحى اعنى غاية بعدهما عن الشمس وقت التخلف عنها مخالفا لغايةالبعد المسائى اعنى غاية بعدهما عنالشمس وقتالتقدم عنيها مع انمركز التدوير فيموضع معين من البروج فلوكان مركز تدوير هما مقارنا ابدأ لمركز الشمس بالحقيقة لما اختلف غايتا البعد الصباحي والمسائى نعمقديقارنه ولهذا قدلايختلف الغايتان فيبعض المواضع هذا واما الثلاثة الباقية فانها تقارنالشمس فيوسطالاستقامة ويقابلها فيوسط

#### الرجوع على ماقال :

«بخلاف الثلاثة الباقية» اعنى زحل والمشترى والمريخ «فان رجوعها في مقابلة الشمس» اى كل واحد منها مقابل الشمس في وسط الرجوع وذلك لان بعدكل واحدمنهافىذروةتدويرهابدأ مثل بعدالشمس عنمركز تدويره لان حركة مركز التدوير وحركة الكواكب على محيط التدوير معا اعنى مجموع الحركتين مثل حركة وسطالشمس فاذا انتهى مركز كل واحدمنها انى حضيض تدويره الذى هووسطالرجوع انتهتالشمس الىمقابلة مركز التدوير فيكون ثمة مقابلةالشمس مع مركزالكوكب ومركز تدويره معا واذاانتهى الى ذروة تدويره انتهت الشمس الى قران مركز التدويرفيكون ابدا مقابلة العلوية مع الشمس في وسطالرجوع اي في حضيض افلاك تداويرها وقرانها معها فيوسط الاستقامة اى فيذرىافلاك تداويرها و لنورد لوضوح ذلك مقالا ليقاس عليه الباقى فنقول الفلك الحامل نتدوير المريخ يتحرك فيكليوم على توالى البروج احدى وثلاثون دقيقه ويتحرك فلك تدويره في النصف الاعلى الى التوالى في كل يوم ثماني و عشرون دقيقه فيكون المجموع مثل حركة وسطالشمس وهي تسعة و خمسون دقيقه فاذاكان المريخ على ذروة تدويره وهومركز تدويره ومركزالشمس في جزء بعينه من اجزاء فلك البروج لم يتحرك كلواحد منها بحركتها الخاصة بهصار بعدالشمس عن الجزء المفروض تسعة وخمسين دقيقه وعن مركز تدويره ثماني وعشرين دقيقه وهذاالمقدر مساو لبعدالمريخ عـن ذروة تدويره وعلى هذا دائما فاذا انتهت الشمس الى مقابلةمركز تدويره

انتهى مركزه الى حضيض التدوير واذا انتهت الى مقارنته انتهى مركــز الكوكب الى ذروة التدوير فيكون رجوعه فىمقابلة الشمس واستقامته فىمقارنتها.

«ثم وجد<sup>٩٦</sup> غاية بعدهما» اىغاية بعدالزهرة ومطارد «عن الشمس صباحا» وهو نصف قطرالتدوير الماربالبعد الاوسطالذى في نصف الصاعد منه فيظهر الكوكب على طرف قبل طلوع الشمس «ومساء» اى وغاية بعدهما عن الشمس مساء وهى النصف الآخر من القطر المذكور فيظهر الكوكب على طرفه في اول.

«مختلفة القدر فى اجزاء فلك البروج فعلم ان فلك التدوير لهما» اى لهذين الكوكبين «يقرب من الارض تارة ويبعد اخرى» حتى اذا قرب يرى غاية البعد الصباحى او المسائى اعظم واذا بعد يرى اصغر واذا كان كذلك كان مركزه على محيط فلك خارج المركز على ماقال:

«وان مركزه على محيط فلك خارج المركز» اذلوكان عــلى محيط تلك موافق المركز لماقرب من الارض تارة وبعد اخرى فلم يختلف غاية بعدهما فى الصبح والمساء.

«وقد يوجد بعد عطارد عن الشمس» اى غاية بعده عنها وهى بمقدار نصف قطر تدويره «فى الجوزاء» اى فى آخره «والجدى» اى فى اوله «اعظم مماكان فى غيرهما فعلم انمركز التدوير فى هذين الموضعين اقرب

٩٩ مت وزد: ثميجد.

من ٩٧ الارض ويلزم ان يكون الاوج متحركا الى المغرب لانب متى سار مركز التدوير مناول الحمل الىاول الجدى حصل فىالحضيض فكان الاوج في آخر الجوزاء ، فيكون بعد المركز من اول الحمل الى اول الجدى اكثرمن بعداول التوالي اكثرمن بعداول الحمل الى الاوجومتي سارمركز لتدوير الى آخر الجوزاء فى الحضيض فيكون الاوج فى اول الجدى فبعدالمركز من أول الحمل الى التوالى اقل مما بين اول الحمل والاوج الى التوالى فلوكانت حركة الاوج الى التوالى لكانت اسرع من حركة المركز تارة وابطاء اخرى وانهمحال» ولوقيل ومتى سار مركزالتدوير من اول الجدى الى آخر الجوزاء حصل في الحضيض فيكون الاوج فـــى اول الجدى فلوكانت حركة الاوج الىالتوالى لكانت ابطاء من حركة المركز تارة ومساوية لحركتها في السرعة والبطوء اخرى وانه محال لنسلم ولايحتاج الىفرض اجتماع المركز والاوج فياول الحمل مرتين و انما فعل ذلك ليعلم لزوم وصول الاوج ومركز التدوير معا الى اول الحمل بعد مفارقة المركز واول الجدى ومفارقة الاوج آخر الجوزاء على تقديس حركة الاوج الى التوالى وذلك لانهم كما وجدوا ان مركز التدوير اذاكان فى اول الجدى كان فى الحضيض والاوج فى آخر الجوزاء كان فى الحضيض ابضا والاوج فياول الجدى وجد واايضا انالمركز والاوج يجتمعان في ولاالحمل اذوجدوا مجموع البعدين الصباحي والمسائي اصغر فيه ممافي غيرهوالامما فيالميزان اذلامجموع بعدين اصغرمماهناك وذلكلاجتماع

۹۷ــ مت وچاپى : الىالارض .

اوج الخارج مع حضيض المدير فى الحمل واجتماع الاوجين فى الميزان كماستعرف بعد فلو فرضح كة الاوج الى التوالى لكان وصول الاوج من اول الحمل الى آخر الجوزاء مع وصول مركز التدويرمن اول الحمل الى اول الجدى بحركة اسرع ووصولهما معا الى اول الحمل بحركة ابطاء ووصوله الى اول الجدى مع وصول مركز التدوير الى آخر الجوزاء من اول الحمل ايضاً بحركة ابطاء و وصولهما الى اول الحمل بحركة اسرع هذا ايضاً بحركة ابطاء و وصولهما الى اول الحمل بحركة اسرع هذا خلف ومحال.

«واذا كان كذلك» اى واذا كانت حركة الاوج الى خلاف التوالى «فمتى سارالمركز من اول الحمل الى آخر الجوزاء انتقل الاوج من اول الحمل الى الجدى ، على خلاف التوالى واذا انتقل مركز التدوير» اى من آخر الجوزاء «الى اول الجدى» اى الى التوالى «انتقل الاوج» من أول الجدى «الى آخر الجوزاء على خلاف التوالى فحصل اجتماعهما فى الحمل والميزان ومقابلتهما فى اول الجدى وآخر الجوزاء .

«والفلك المحرك له» اى للاوج «الى خلاف التوالى يقالله المدير ثم وجدالبعد الصباحى والمسائى فى الحمل اعظم مماكان فى الميزان فعلم انمركز المدير خارج عن مركز العالم» اذلوكان مركزه مركز العالم لاستوى مقدار نصف قطر التدوير فى الموضعين تساوى بعده عن مركز العالم فيها ضرور مقارنة مركز التدوير الاوج فيهما واذاكان المدير خارج المركز وكان اوجه عنداول الميزان وحضيضه عنداول الحمل كان البعد الصباحى والمسائى فى الحمل لكونه فى حضيض المدير اعظم مماكان فى الميزان لكونه فى اوج

المديراذاتحقق هذا فنقول لماتقرر انالكل واحد منالعلوية والزهرةفلكآ صغيرا مركوزا فىفلك خارجالمركز ومنالممتنع انيكون خارج المركز مجردا عن فلك آخر هو في تحته لاستحالة الخلاء فوجب اذيكون لكل واحد منها ثلاثة افلاك الفلك الاول الممثل محدبه لزحل يماس مقعسر الفلك الثامن ومقعره لمحدب ممثل المشترى ومقعرممثل المشترى لمحدب ممثل المريخ ومقعر المريخ لمحدب ممثل الشمس ومحدب ممثل الزهرة لمقعر ممثل الشمس و مقعره لمحدب ممثل عطارد ، و الثانيي الخارج المركز وهوالحامل للتدوير وهوفى ثخنالممثل والثالثالتدوير وهو في ثخن الخارج، اما الفلك الممثل فانه يتحرك الى التو الى مما في ضمنه حول مركزالعالم على قطبين مسامتين لقطبي فلك البروج محركة فلك انثوابت واماالفلكالحامل فانب يتحرك حول مركزه على قطبين غير قطبي الممثل اما لزحل ففي كليوم دقيقتان وللمشترى خمس دقائق و للمريخ احدى وثلاثون دقيقه وللزهرة تسعة وخمسون دقيقه واما فلك التدوير فانه يتحرك في النصف الاعلى الى التوالى اما لزحل ففي كل يوم سبعو خمسون دقيقه وللمشترى اربع وخمسون وللمريخ ثماني وعشرون وللزهرة سبع وثلاثون دقيقه وهذه صورة افلاكالعلوية والزهرة حسب ما يتصور على السطح .

ولماتقرر انفلك المدير لعطارد خارج المركز وكان من الممتنع ان يكون خارج المركز مجرداعن فلك آخر هوفي ثخنه لماعرفت فوجب ان يكون لكوكب عطارد اربع افلالة الفلك الاول الممثل لفلك البروج محدبه

مماس لمقعر فلك الزهره ومقعرهمماس لمحدب ممثل القمر، الفلك الثاني الخارج المركز المسمى بالمدير ويكون في ثخن الممثل كون الخارج في تخنالموافق والفلك الثالث خارج آخر يسمى الحامل للتدوير و هوفي ثخن المدير كالمدير في ثخن الممثل ويكون لهذا الكو اكب بحسب فلكيه الخارجي المركز اربع متممات: اثنان للمدير من الممثل واثنان للحامل من المدير أوجان وحضيضان اثنان من الممثل ويسميان اوج المدير وحضيضه واثنان من المدير ويسميان اوج الحامل و حضيضه الفلك الرابع فلك التدوير وهو في ثخن الحامل اما الفلك الممثل فانه يتحرك التدوير حركة الثوابتحول مركزالعالم على التوالي ويظهر في اوج المدير و حضيضه واما المدير فانه يتحرك مثل حركة مركزالشمس الوسطى اعنى فضل حركة وسطها عملى حركة اوجهاالي خلاف التوالي حول مركزه ويظهر هذه الحركة في اوج الحامل وحضيضه ويسمى حركة المدير وحركة الاوج ايضا واما الفلك الحامل فانه يتحرك مثل ضعف حركة مركز الشمس الى التوالى واما التدوير فانه يتحرك في النصف الاعلى الي توالى البروج كليوم ثلاثة اجزاءوست دقائق وهذه صورة افلاك وكوكب عطارد على حسب مايتصورفي السطح.

#### «المبحث السابع»

### «في ترتيب الاجرام ونضدها»

الناظر في النيرين والكواكب يجدها باسرها متحركة حركة سبطة يطلع مايطلع منها من المشرق سائرا الى المغرب خافيا فيه مدة ثم عائدا إلى المشرق ثانيا طالعاً كما طلع أولاً وهكذا دائماً ويتحرك مالايغرب منها على موازاتهوسميّت بالحركة اليومية لتتميمها الدور فيقريب من يوم بليلته لماعرفت وانما عرفت وحدتها لحركة الكواكب كلها على دوائسر موازية لمنطقتها وعلى قطبها على النظام والاتصال وعدم التغير في ابعاد مابينها ، ثم يجدها بنظر دقيق متحركة حركة بطئية بسيطة على الرأى الاصح من المغرب الى المشرق، وسميت بالبطيئة وهاتان الحركتان شاملتان لجميع مادونهما منالكواكب والاجرام العلوية ، والسريعة لكرة الاثير عند بعض ثم يجدبها السيارات السبع ذوات حركات مختلفة و متخالفة، اذلايلزم دوائر باعيانها منالمتوازنة بل ينتقل من واحدة الى اخرى ، و يميـــل تـــارة الــــى الشمـــال و اخـــرى الـــى الجنوب غيـــر حافظة نسبتها الى الثوابت ولاالى امثالها من المتحيرة ، يقارن الاسرع الابطاء و يخلفه متقدما نحوالمشرق ، فعلم ان ثمة حركة غريبة غيرالسريعةوالبطيئة وانلكل منها حركة غير ماللاخر ، فلاجرم اثبتوا تسعة افلاك في بادى

نظرهم اثنين منها للحركتين الاوليين ، وسبعة للسيارات يسمى كل منها كرة الكوكب ، والفلك الكلى له لتضمنه جميع حركاته و جعلوا اعلى الافلاك ، للحركة السريعة ، على انه غيرمكوكب وسموه فلك الافلاك و الاطلس والاعظم ، وثانية للحركة البطئية وسموه فلك البروج والثوابت لتسميتهم كواكبه بالثوابت ، لماعرفت وجعلوه مكانا لسائر الكواكب ، فان قلت : من الجائز اذيكون لكلكوكب فلك يتحرك من المشرق الى المغرب مثل الحركة اليومية وعلى منطقتها وقطبها على النظام والاتصال وعدم التغيير وايضاً كونالثوابت على افلاك جائزاً قلت : نعم الا انهم اكتفوا بكون التاسع محركا للكواكب حركة سريعة ، والثامن محركا لها حركة بطيئة لماقال بطلميوس فيصدركتاب المجسطى منانه ليس فيالسماوات فضل لايحتاج اليه ، ومن هيهنا ذهب الى ان علم الهيئة يعين على العلم الخلقى قائلاً ان ادراك ثبات الحال وحسن الترتيب والاعتدال والخلوعمالا احنياج اليه من تلك الاجرام يقتضى ايثار هذه الامور ويصير ذلك مبدء عادة اوخلق ، وبالجملة حالة للنفس شبيهة بها وجعلو االسبعة الباقية للسيارات السبع على ترتيب خسف بعضها اقصاءها لزحل، ومايليه للمشترى ثم للمريخ ، والادنى للقمر والذي فوقه لعطارد ، ثم للزهرة ، اذا وجدوا القمر يكسف الستة من السيارات وكثيرا من الثوابت المحاذية لطريقه في ممرالبروج وعلى هذاالترتيب وجدوا الادنى يكسف الاعلى ، والثوابت بتكسف بالكل الاانه نفى الشك فى امر الشمس اذلم ينكسف بغير القمر ، فذهب بعض القدماء الى انهاتحت عطارد ، والزهرة والاكسفاهاكالقمر ورد بجواز انلایکون مدارهما بینالشمس والابصار اوشرط الکسف توسط الکاسف بینهما والا لانکسف کما فی اکثر اجتماعات القمروبانهما صغیران غیر مظلمین کالقمر، وبانالقمر اذاکسف منها بقدر جرم احدهما لم یظهر المنکسف للابصار، والکاسف مظلم، فکیف وهو مضیء، و ذهب بعض المتأخرین الی انهما تحتهالاقتضاء نظام الطبیعی ان یکون ماهو ابطاعحرکة من الکواکب اکثر بعداً واعظم مداراً وان یکون الشمس واسطة فی النظم والترتیب بمنزلة شمسة القلادة بین ما یبعد عنها الابعاد الاربعة وبین مالا یبعد عنها اقل البعد، والیه مال بطلمیوس استحساناً لمافیه من حسن الترتیب یؤکد هذا الرأی عند بعض المتأخرین لما حکی عن الشیخ الرئیس انه رأی الزهرة کشامة علی صفحتها والیه اشار بقوله:

«ولماكان القمر يكسف عطارد وعطارد الزهرة والمريخ المشترى والمشترى زحل وزحل الثوابت ، علم ان فلك الكاسف تحت المنكسف» وانما يعرف الكاسف من المنكسف باختلاف لونها وظهور لون الكاسف عندالمقارنة دون المنكسف .

«ولما وجدت الزهرة فى بعض اجتماعاتها بالشمس كانها شامة على وجهها دونالمريخ» فانه لم يعرض له ذلك «علم ان فلك الشمس فوق فلك الزهرة وتحت فلك المريخ هكذا قاله الشيخ ورايت بعض المهندسين» وهو الامام المحقق مؤيد الملة والدين العروضى رحمه الله تعالى «ينكر ذلك» اى كون الزهرة تحت الشمس «و يعتقدان فلك الزهرة قوق فلك الشمس» والميه ذهب ايضا المولى العلامة قطب الدين الشير ازى رحمه الله و بينه فى

كتابهالمسمى بالتحقةالشاهية احسن بيان فمن اراده فليطالعها ، و ذكر انحديث حسن الترتيب وجودةالنظام خطابى اقناعى واما حديث رؤيتها كشامة فى صفحتها فضعيف ايضا ، لانه زعم بعض الناس ان فى وجهالشمس نقطة سوداء فوق مركزها بقليل كالمحو فى وجهالقمر ، وعلى هذا يسقط الاستدلال بقول من رأى فى وجهها شامة وكذا بقول من رأى شامتين و حسبهما الزهرة والعطارد لجواز ان يكون احديهما هذه النقطة والاخرى عطاردو انكان فيه بعد .

اذاعرفت هذا فنقول: يجب انينقسم كل واحد من الافلاك السبعة الى افلاك يتالف كوكبه المختلفة منها مطابقة لمايوجد وقد عرفت ما اورده المصنف فيه فهذه التسع هى التى لم يجوزوا ان يكون اقل منها واما في جانب الكثرة فلاقطع، وبفلك القمر اوفلك دونه امكن يتناهى الفلكيات ويكون مادونه اودون مادونه الاسطقسات وهى طبقات كما اشار السى ذلك المعنى فى المقالة التى تلى هذه المقالة وصور هذه الاجرام فى احاطة بعضها ببعض على ماهو المشهور يكون هكذا.

«ولما وجدللشمس بعد مخصوص عن بعض الثوابت حينما كانت فى الاعتدل الربيعى ثم بعدالدهور الطويلة وجدت على بعداكثر من ذلك» اى عندعودها الى الاعتدال الربيعى «فدل على ان الثوابت تتحرك الى المشرق» لانها ان لم يكن متحركة اويكون متحركة الى المغرب لما وجدت على بعداكثر بل على بعد مساور اواقل .

«وقد يوجدايضا مواضع الاوجات» سوى اوج القبر واحد اوجى عطارد «مائلة الى المشرق بمقدار حركة الثوابت، علم انها تتحرك بمقدار حركة فلك الثوابت» حركة بطيئة «اما لان لكل كوكب فلكا يحرك اوجه بحركة مساوية لحركة الثوابت اولان كرة واحدة تماس سطحها الاعلى مقعر الفلك الاعظم وادناها محدب فلك الجوزهر» اى لزحل «وافلك الكواكب في تتخنها ويتحرك بجميعها» اى جميع الاوجات بل جميع الكواكب وفي نسخة بخط المصنف [جملتها] والمعنى واحد «مع انثوابت الى المشرق» اما تحريكها الاوجات وافلاك الكواكب فلاحاطتها بها واما تحريكها الثوابت فلكونة فيها.

«وهى» اى تلك الكرة بل الافلاك «تتحرك بحركة الفلك الاعظم الى المغرب» وهذا الموضع فيه بحث لانه يلزم على اصل التدوير فى الشمس ان يثبت لها فلك آخر محيط بفلكها ويحركه بقدر حركة الاوج مع ان ممثل المريخ كاف فى تحريك اوجها وعلى الثانى يلزم تعطيل ممثلات اكثر الكواكب والاولى ان ينسب حركة اوج غير الشمس الى ممثلاتها وحركة اوجها على اصل التدوير الى ممثل المريخ وعلى تقدير ان يكون اوج الكوكب متحركا بحركة ممثله لايلزم ان يكون متحركا بحركة الفلك الثامن اذ تحريك الحاوى للمحوى قديكون واجبا متحركا بحركة الفلك الثامن اذ تحريك الحاوى للمحوى قديكون واجبا متحركا بحركة الفلك الثامن اذ تحريك الحاوى للمحوى قديكون واجبا

٩٩٠ زي وزا: تتنحرك حركة .

٠٠٠ زى وزا : يحرك جميعها .

١- زى : من حركة زد : حركة .

وذلك اذا اختلف مركزاهما ويحرك الحاوى على محور غيرمار بمركز المحوى اذعلى هذاالتقدير لوتحرك الحاوى ولم يحرك المحوى لزماحد الامور السبعة وهوالخرق اوالتخلخل اوالتكاثف اوالتداخل اواختلاف نصف القطر اوالنموا والذبول وهومحال لاالخرق على التعيين كما هو المشهور على مالايخفى وقديكون جائزا وذلك اذالم يكونا كذلك وهو صوراربع لانه اما ان يتحد مركزاهما اويختلفا وحركة الحاوى على محور مار بمركز المحوى وعلى التقديرين فحركة المحوى اما في جهة حركة الحاوى اوخلافها فالحاوى في هذه الصور الاربع يجوزان يحرك المحوى وذلك اذا بلغت النفس المحركة في القوة الى ان قدرت على تحريك مافى ضمنه و يجوز ان لا يحرك اذالم ببلغ نفسه في هذه الدرجة والله اعلم بالصواب .



# شرح حكمة العين للعلامة محمدبن مباركشاه بخاري

# القسم الثاني

«المقالة الرابعة»

«في احكام الأرض، وفيها خمسة مباحث:»

١- فى العناصر ٢- فى الأثار العلويه
 ٣- المساكن ٤- المزاج
 ٥- المعدن.

#### «المبحث الأول»

# «فى العناصر» وفيها مباحث: المبحث الأول في استدارة السطح الظاهر من الأرض

قال رحمه الله تعالى: «الارض ليست مستقيمة في طول المشرق والمغرب والا لكان اطلوع الشمس على جميع المساكن» اى المساكن التى فيمايين المشرق والمغرب «وغروبها عنها» اى عن تلك المساكن «دفعة» وهوظاهر «والتالى كاذب لانالما اعتبرنا خسوفا بعينه» اى بوسط زمان الخسوف الذى هو وقت واحد بعينه وهو مقابلة النيرين «لم نجده فى البلاد الشرقية والغربية فى وقت واحدمن الليل» بل نجده فى البلاد الشرقيه فى ساعات اكثر من الليل و نجد تفاوت الساعات بين الوقتين على نسبة البعد الذى بين المسكنين فان كل مسكنين متساويى العرض بينهما الف ميل فان الشمس يطلع على الشرقى ويغرب عنهم قبل طوعها على الغربى وغروبها عنهم ساعة مستوية وان كان بينهما خمسمأة ميل فبنصف ساعة مستوية وان كان بينهما خمسمأة ميل فبنصف ساعة مستوية .

«ولامقعرة» اى الارضليست مقعرة فى طول المشرق والمغرب «والا لكان طلوعها على اهل المغرب قبل طلوعها على اهل المشرق» اى فى مساكن عديمة العرض اومتفقة العرض واللازم باطل لان الامر بالعكس وانما شرطنا ذلك لان فى مختلفى العرض قديكون اللازم على ماذكره وذلك اذا كان اقلهما عرضا اكثرهما طولا وكانت النقطة التى يطلع منها الكوكب شمالية

۱ــ مت وچاپی : کان .

عن تقاطع الافقين اذلوكانت جنوبية فيطلع اولا على الشرقى ولوكانت التقاطع فيطلع عليهما معا «بل محدبة» اى بل الارض محدبة فى طول المشرق والمغرب اذالحال لا يخلو عن احد الامور الثلاثة ، فإذا بطل الاولان تعين الثالث.

«واما فى الشمال والجنوب فلانها» اى فلان الارض «لوكانت مسطحة لما ازداد للسالك الى الشمال ارتفاع القطب الشمالى ولاانحطاط الجنوبى ولوكان كذلك لما ظهرتله كواكب كانت خفية عنه فى الشمال ولاخفيت عنه كواكب كانت ظاهرة فى الجنوب» وهذا ظاهر لكن التالى باطل بالمشاهدة «ولوكانت مقعره لكان التوغل فى الشمالى يوجب خفاء القطب الشمالى والكواكب القريبة منه» والتوغل فى الجنوب يوجب خفاء القطب الجنوبى والكواكب الجنوبى القريبة منه» والامر بالعكس «بل محدبة» اى الاض محدبة فيما بين الجنوب والشمال ويوجد فى نسخة .

«واما فيما بينها» اى فيمابين المشرق والمغرب والجنوب والشمال «فلحصول كل واحد مماذكرناه من الامرين» اى تقدم الطلوع و تاخره وازدياد ارتفاع القطب وانحطاطه «للسائرين فى تلك الجهة» فان السائر على خط بين المشرق والشمال مثلا يتقدم له الطلوع ويزداد ارتفاع القطب على ماكان عنده فى الموضع الذى فارقه بقدر ما تقتضيه تباعده عنه السى المشرق والشمال ولابد من تلك الزيادة اذبدونها لايثبت التحدب من جميع الجوانب ، وذلك التحدب على شكل الكرة لانا نجد التفاوت فى آفاق

١ ـ مت وزي خل : في الشمال . ٢ ـ مت وچاپي : للسائر في تلك .

الخسوفات وفى عروض البلدان على حسب تفاوت اجزاء الدائرة وذلك لانسبة مابين الابتداء والانتهاء فى المسير على خط نصف النهار وليكن الف ميل الى مسافة مابين الابتداء والانتهاء فى المسير على خطالاستواء اومايوازيه وليكن خمسمائه ميل كنسبة ارتفاع فى الموضع الذى فارقه وهو خمسه عشر درجة على الفرض المذكور الى تقدم اوتأخر الطلوع فى المسكنين وهو نصف ساعة اعنى سبعة اجزاء و نصفا اذمقدار ساعة مستوية خمسة عشر جزء امن دور المعدل فاذن السطح الظاهر من الارض مستدير، والقدح فى هذا الدليل بانه انما يدل على استدارة قدر المسكون من الارض لاعلى استدارة جميع الارض لجواز ان تكون نصف كرة لايتوجه علينا مسطحا، لانا ماادعينا من حيث النظر التعليم الااستدارة الظاهر اى المرئى منها .

«وفى ظاهرها تضاريس بسبب الجبال والوهاد بمنزلة خشونات يكون فى ظاهر بعض الاكرالصغار» فكما انتلك الخشونات لا تبطل كرية الاكر الصغار فكذلك التضاريس لا تبطل كرية السطح الظاهر من الارض كيف يكون هذا جواب عن دخل مقدر وهو ان السطح الظاهر من الارض كيف يكون كريا مع وجودالتضاريس بسبب الجبال الشاهقة والوهاد الغائرة فاشارالى الجواب عنه بان التضاريس التي يلزمها من جهة الجبال والاغوارلم يخرجها عن اصل الاستدارة اذلانسبة لها محسوسة اليها فان نسبة اعظم الجبال عليها وهو ماار تفاعه فرسخان اوثلاث اليها كنسبة سبع شعير الى كرة قطرها ذراع تقريبا على مابين في علم المساحة نعم انها نسبة سطحها الظاهر، ولهذا لا يكون مقعر الهواء صحيح الاستدارة .

#### «المبحث الثاني»

# «في انالارض عندالسماء كمركز الكرة عندمحيطها»

والمرادمنه شيئان: احدهما انمركز حجمها منطبق على مركز العالم، والثانى انهاليست بذات قدرمحسوس بالنسبة الى بعض الافلاك اماالاول فاليهوالي لاليله اشاربقوله: «ووضعها» اىوضع الارض«في وسطالفلك الاعظم لوجداننا الكواكب فيجميع النواحي على قدر واحد» ولو لاانها واسطة لاختلفت اقدار الكواكب فيالنواحي لاختلاف الابعاد بينها وبين الابصاروفيه نظرلان اختلاف الابعاد لوكان موجبا لاختلاف الابعادلوكان موجبة لاختلاف رؤية الاقدار لما رؤيت الكواكب فيجميع النواحي على قدر واحد لاختلاف الابعاد باختلاف النواحي وان فسرالنواحي بنواحي السمآء ففيه ايضا نظرلانا نجدالكواكب فىالافق ووسط السمآء علىقدر و نحد وانسلم فذلك انمايدل على ان الارض ليسمائلا الى احدالخافقين لاغير بل الدليل عليه انه لولم يكن كذلك لكان مائلا عنه الى جانب وليس كذلك والذي يدل على انه ليس مائلا الى احد الخافقين تساوي زماني ارتفاع الكواكب وانحطاطها مدة ظهورها وتساوى مقادير اجرامها اذا كانت على الافقين اوعلى بعدين متساويين عنهما وعدم انخساف القمرعلى اقل اواكثر من المقابلة ، والذي يدل على انه ليس مائلا الى احدالقطبين

مساواة ازدياد النهار والمنقلب الشتوى الى الصيفى لانتقاصه عنه فيما تقابله المستلزمة لتساوى الليل والنهار فى جميع الافاق المائله لان آفاقها على تقدير الميل الى احد القطبين تفصل السمآء بمختلفين اصغرهما فى كل موضع يظهرفيه القطب الاقرب دائماهو القسم الظاهر ويزداد صغره بازدياد أرتفاع القطب ويكون المنطقتان مختلفتى الاقسام وكذا المدارات فى نفسها وبالقياس الى نظائرهما واذذلك يتخيل الترتيب الموجود فى النهار والليل بحسب الزيادة والنقصان والمساواة كمامر فى المقالة السابقة والذى يدل على انه ليس مائلاالى احدالسمتين ظهور النصف من الفلك دائما ويساوى الملوين فى الكرة المنتصفه مطلقا وفى المائله عندكون الشمس فى سطح المعدل ، واما الثانى وهسوان الارض ليست بذات قدر محسوس بالنسبة الى الفلك على مااشار بقوله :

«وليس لها عندالفلك قدريعتدبه» اى عندالفلك الذى هووراء فلك الشمس اذلها قدر محسوس بالنسبة الى مادونها و لذلك يكون النقطة الظهرة من فلك القمر اقل من النصف بحسب الحس على مابين بما لايليق ايراده فى هذاالمختصر فلانها لوكانت ذات قدر بالنسبة اليه لكان فرق بين السطح المار بوجه الارض الفاصل بين الظاهر والخفى من فلك الافلاك وبين السطح المار بمركز الارض الموازى لذلك السطح ولوكان كذلك لماكان الظاهر منها انصافها والثانى باطل «لانا نجدستة بروج ظاهره وستة خفية ابدأ» ويدل طلوع كل من الكوكبين المتقاطرين مع غروب الآخر .

٣ ملوين: تثنيه ملأ وهماالليل والنهار.

#### «المبحث الثالث»

## «في ان الارض ساكنة في الوسط»

والمراد انمركز تقلها منطبق على مركز العالم وليسلها منها حركة اينية ، ولاعليه حركة وضعية ، اماالاول فلميل الثقال بالطبع الى مركز العالم على سمت مستقيم يقوم عمودا على سطح يماس كرة الارض على مسقط ذلك العمودلما عرف بالتجربة فهى تنتهى الىالمركز لولا ممانعة الارض تكون عمودا على السطح ايضا لمابيس ثاذوسيوس فى الاكر فيتصل العمودان بالاستقامة فاذن الاثقال يطلب المركزمن جميع الجوانب ويتدافع بنقلها فى الجوانب تدافعا مستويا متشابها فلامحالة ينطبق مركز ثقلها على مركز العالم ويثبت عنده لتكافؤ القوى وعلم من انطباق مركزى ثقلها وحجمها على مركز العالم ويثبت عنده لتكافؤ القوى وعلم من انطباق مركزى الثانى فلانها لوتحركت من الوسط حركة اينية لعرض مايعرض لولم يكن فيه ، واما الثالث وهوانه ليسلها حركة وضعية من المغرب الى المشرق فيه ، واما الثالث وهوانه ليسلها حركة وضعية من المغرب الى المشرق

«ومنهم من زعم انها يتحرك الى المشرق» وسبب ذهابهم الـى هذا القول انهم لمارأوا للكواكب حركة بطيئة الى المشرق وحركة سريعة

الى المغرب واستحال عندهم كون انجسم الواحد متحركا دفعة الى جهتين سوآء كانت الحركتان بالذات او بالعرض او احديهما بالذات والاخرى بالعرض ولم يمكنهم اسناد الحركة البطيئة الى الارض فاسندوا الحركة السريعة اليومية اليها قالوا:

«فظهور الكواكب فيالمشرق وخفاؤها فيالمغرب لذلك لالحركة الفلك الاعظم فانه ساكن» فان قيل : اثبات الفلك الاعظم وهو التاسع انما هولتحريك الكواكب الى المغرب فاذا لم يتحرك اليه فلاحاجة اليه فاثبات فلك تاسع ساكن اثبات فضل لاتحتاج اليه ، فالصواب ان نقول لابحركة الفلك الاعظم فانه غيرموجود حينتُذ منقول : الفلك اعظم هوالفلك المحيط بسائر الافلاك الذي ينتهى الفلكيات اليه فوجود الفلك الاعظم وهوالثامن على هذالرأى ضرورى فالصواب ان يقول لابحركة الفلك الاعظم فانه متحرك حركة بطيئة «وهو باطل» لان الارض على هذاالرأى تتحرك فيعشرساعة مأة ميل اعنى ثلاثة وثلاثين فرسخا و تلث فرسخ لان مجموع الدور وهواربعة وعشرون الف ميل يتم في اربعة وعشرين ساعة هي يوم بليلته، وليس في المتحركات الارضية مايتحرك في عشر ساعة هذاالقدر وكان منالواجب أن لايسرى السحاب ونحوه كالسهم والطائر متحركا نحوالمشرق ولماكان الطائر الى البلاد الشرقية تلحقها لسبقالارض وان لايرىالسحاب والطير واقفأ وان لاتقع المرمي فسي الهوآء الىموضعه الاول بلفي الجانب الغربي لحركة الارض ، واعترض

عليه بانا لانسلم انها لوتحركت لزم ماذكرتم لجواز ان يشائعها الهواء فى حركتها كما شايع الاثيرللفلك واذا كان كذلك فلايلزم ما ذكرتم ، والمصنف لما اعتقدورود هذا الاعتراض قال:

«لا لانه لوكان كذلك لماكان الطائر الى البلادالشرقية يلحقهالكون حركة الارض اسرع من حركته لعودها الىالموضع الاول في اليوم بليلته لانالملازمة ممنوعة لجواز انالهوآء المتصل بالارض يشائعها فيحركتها كمايشايم الاثير للفلك» بدلالة حركات ذوات الاذناب بحركته «بـل لكونها ذات مبدء ميل مستقيم» اى الى السفل ولذلك لولم يعقها عائق انحدرت على الاستقامة «فيمتنع ان يتحرك على الاستدارة» والا لكانت ذات مبدء ميل مستدير فكانت ذات مبدء ميلين متضادين وهو محال لمامر ، وهو غيروارد ، لالما قيل من انالهواء لوكانت متحركة مثل تلك انحركة السريعة لزم احساسنا بحركة الهوآء وان لايرى السحاب ولا الرياح وخصوصا الضعيفة متحركة نحوالمغرب ولامتنع حركتنا الى خلاف جهة حركةالارض لان ذلك انماكان يلزم لولم يكن نحن متحركين بمثل تلك الحركة ايضا ولانه لوصح ذلك لــزم امتناع حركة جالس السفينة السيخلاف جهة حركتها لان حركة الهواء الذي في داخل السفينة يكسر منحركة جالسها ولزم ايضا احساسه بحركة الهواء الداخل وعدم رؤيته لحركة الجسمالمرئى في هواء السفينة الى خلاف جهة حركتها وكذا عدم احساسه بحركة الهوآء المتحرك بحركة المروحة

٤ - زى وزا : ويزول .

ونحوها الى خلاف جهة حركة السفينة بل لانانقول: مشابعة الاثيرللفَلْك ممنوعة وحركة ذوات الاذناب لوكانت بالمشابعة لمازال عين موازاة المعدل لكنها قد يتحرك من الشمال الى الجنوب فهي لنفس يتصل بها ويحركها موازنة تارة وغير موازنة اخرى سلمنا المشايعة لكن لامشايعة هيهنا والالما وقع الحجران المختلفان في الصغر و الكبر المرميان في الهوآء من سمت خط واحد على الارض على ذلك الخط لان تحريك الهوآء للكبير يكوناقل منتحريكه للصغير بلكان يجب انيقع الكبير في الجانب الغربي من الصغير ، والوجود بخلافه فان قيل هذه الوجوه أنما تدل على أنها ليست متحركة على الاستدارة الى المشرق ودعواكم اعم منذلك فنقول: هي ينتهض ايضاً في سائر الجهات كما يقال مثلاً لو تحركت الى المغرب لوجب اللايرى السحاب متحركا نحوالمغرب ولما كانالطائر الىالموضع الغربي يلحقه وان لايقع المرمى فيالهوآء السي موضعه الاول بل في الجانب الشرقي فان قيل هذه الوجوه انما تنتهض على من يجعل الحركة اليومية للارض فقط لاعلى من يجعل يعضهاللارض وبعضها للسمآء قلناالبعض المستند للارض انكان اسرع من حركة السفليات انتهض الجميع عليه والا انتهض عليه الاخيران .

وانما ابطل الاوایل كون الارض متحركة نحوالمشرق بما ذكرنا ولم تبطلوه بما ذكره المصنف وهوانها ذات مبدءمیل مستقیم فیمتنع ان بتحرك على الاستدارة بالطبع اما لانه لایلزم من امتناع حركةالارض

بالاستدارة طبعا حصول المطلوب لجواز ان يتحرك بالاستدارة قسرا واما لان البيان طبيعى لا تعليمى وهم يتحاشون عن استعمال غيره في مطالبهم ولهذا استروحوا في اثبات استدارة البسايط الى الامور الثلاثة على الرصد و الاعتبار لاالى ماتمسك به الطبيعى من ان غير الكرة من الاشكال يقتضى اختلاف الاجزاء.



#### «المبحث الرابع»

## «في سائر احكام العناصر»

قال رحمه الله: «وهي» اى الارض «باردة بالحس» اى يدرك ذلك بالحس «ويا بسة لان اليبوسة هي الكيفية التي بها يصير الجسم قابلا للاشكال وتركها بعسر ، والارض كذلك» فيكون ماسته «واما المآء فشكله كرى» اي سطحه العالى مستدير «والالماظهر لراكب البحر اذا قرب من جبل اعلاه قبل اسفله» بل يظهر اعلاه واسفله معا والتالي باطل لانه يظهر للمتقارب اليه قليلا قليلاً كانه يطلع من الماء على التدريج على مادل عليه نيران بعضها ارفع من بعض على الجبل المذكور لايقال انسا بلزم استدارة السطح الظاهر من الارض لولم يكن مانع من رؤية اسفل الجبل الاتحدب المآء وهوممنوع ، لجواز انيكون المانع كثرة الابخرة فيحضيض الجبل وقلتها في تشكستها وايضا من الجايز ان يكون البعد بين المتقارب من الجبل وقلته اقل ممايينه وبين اسفله واذذاك فيظهر اسرع منه ، لانا نجيب عن الاول بان كثرة الابخرة ترى ماوراءها اعظم فكان يجب ان يرى النار الموقده في الحضيض اقدم لكونها اعظم رؤية من التي قلةالقلة ، وعن الثاني بانالسبب لوكان ذلك لما رأيت القلة قبل

الاسفل اذا كانالجبل قائما اومائلاالى خلاف جهة المتقارب منه لكون البعد بينه وبينها اكثر بينه وبينه لان الاول وترقائمة او منفرجة والثانى ضلعها.

«ولانا اذا رمينا الماء الى فوق قسرا وعادالى طبعه ونزل نراه كريا وليس ذلك» اى كونه كريا «قسراً لزوال القاسر فهواذن طبيعى» والماء مع الارض ككرة وذلك لان ماتدل على استدارة سطح كل واحدمنهما وحده يدل على استدارة السطح المركب من الارض والباء بهما سطح فتقريبا لمافيها من التضاريس واما الى سطح الماء فتحقيقاً لاستحالة ان يكون موضع منه اقرب الى مركز العالم والالمال الماء اليه لسيلانه ولهذا يميل من العالى الى المنخفض الى ان يتسايره بعد جميع اجزاء سطحه عن المركز .

«وهو» اى المآء «بارد بالحس ورطب لان الرطوبة كيفية بها يصير الجسم قابلاً للاشكال وتركها بسهولة والمآء كذلك» فيكون رطبا «ومقتضى طبيعته الجمود لاقتضائها البرد المقتضى للجمود» فيكون سيلانه قسريا ولقائل ان يقول لانسلم ان مطلق البرد يقتضى الجمود بل المقتضى للجمود هو البرد المفرط ولئن قال بردالمآء اقوى من برد الارض لان الحس تستبرد المآء فوق ما تستبرد الارض وبرد الارض يقتضى الجمود فكيف لايكون برد المآء مقتضيا له قلنا لانسلم انه اقوى

٥ ـ زى وزد: فالأرض سطح.

والحس انما تستبرده اشد لان المآء لرقته ولطافته ينبسط على العضو و يصل اثره الى عمقه .

«لكن الشمس اذا قربت من سمت الراس سنخنت تلك الارض والهوآء المجاور لها فيعرض له الميعان لذلك واذا بعدت عن السمت عاد الى طبعه فيجمد» هذا اشارة الى جواب سؤا لهقدر وتقريره ان نقال: لوكان مقتضى طبيعة المآء الجمود لماكان مقتضى طبيعته الميعان لان الطبيعة الواحدة لايقتضي اثرين متضادين والتالي باطل لاقتضآء طبيعته الميعان لانــه لوخلى وطبعه ولم يعرض اسباب مــن خارج مثل برودة الهوآء اوغيرها كان بالغآ في الميعان وتقرير الجواب لانسلم ان الماء طبيعته تقتضى الميعان بل الشمس اذاقربت من سمت الراس سمخنت تلك الارض والهوآء المجاور لها فيعرض له الميعان لذلك ، ولهذا اذابعدت عن سمت الرأس عادالي طبعه وللمشكل ان يعود ويقول لانسلم انطبيعته تقتض الحمود بل الشمس اذابعدت عن سمت الرأس بردت الارض والهوآء المجاورلها فيعرض له الجمود لذلك ولهذا اذا قربت منالسمت عادالي طبعه وفيه نظر .

«واماالنار فالذى يدل على وجودها» اى عندالفلك اذ وجودها عندنا بديهى «احتراق الادخنة الصاعدة الىقرب الفلك» اذ لولم يكن هناك طبيعة محترقة لما احترقت وهى النار وفيه نظر لان الحرق ليس من خاصية النار فان الحديدة الحامية يحرق.

«وهي» اي النار «بسيطة» اي باقية على صرافتها لاحالتها ما

يجاورها» اى مايخالطها وتصل اليها من الادخنة المرتفعة «الى طبعها"» واعترض الشارح عليه: بانكرة النارلايحيل الفلك المجاورلها ولاعنصر الماء اما الاول فلعدم قبوله واما الثانى فلمقاومته اياها وهو غيروارد لانه ماادعى احالتها كل مايجاورها الى جوهرها بل مايخالطهاو تصل اليها من الادخنة الصاعدة واما الاعتراض بعنصر الماء فليس بشىء اصلا لانه لايخالط النار ولايصل اليها لعدم صعودها.

«فشكلها» اى شكلهاالطبيعى «كرى» لمامتر مراراً انالشكل الطبيعى للبسيطالكرى «وحارة بالحس» وفيه نظر لاناما لمسنا النار التى عندالفلك قطاللهم الا ان يكون المرادبها النار التى عندنا ويلزم من كونها حارة بالحس مع عدم صرافتها كون الباقية على صرافتها حارة بطريق الاولى «ويابسة لافنائها الرطوبة عن المادة» اى عن مادة يلاقيها اوما تقرب منها وفيه نظرلان ازالة الرطوبة انماهو للتلطيف والتصعيد، وهما من شان الحرارة لااليبوسة واما اعتراض الشارح بان الاحساس بالكيفية تقتضى ثبوتها اماكونها طبيعته فلالجواز اتصاف الارض لها تين الكيفيتن على سبيل القسر لا الطبع غيرمتوجه لان المصنف ما ادعى الا ثبوت الكيفيتن ومايعرض لكونها طبيعتين لها.

«ولايتوهم كونها رطبة لقبولها الاشكال وتركها بسهولةلانذلك في النار التي عندنا لافي البسيطة» هذا جواب سؤال وهو ان النار سهل القبول للاشكال وسهل التركفيكون رطبة لايابسة لان الرطوبة كيفية بها يصير

٦ ـ زي وزا: طبيعتها .

الجسم قابلا للاشكال وتركها بسهولة وحاصل الجواب انا قلنا النار الصرفة يابسة ولانسلم انها سهل القبول وسهل الترك بل ذلك في النار التي هي عندنا وهي غير صرفه لمخالطة الاجزاء الهوائية معها و لقائل انيقولالنار الصرفة ارقوالطف منالنارالتي عندنا فكيفلايكون قابلة للاشكال وتركها بسهولة ، و الكثيفة قابلة لهما، وإيضا النارالتي عندنا مفنى الرطوبة عن المادة مع كونها رطبة على ماسلم فلم لايجوز ان يكون النارالبسيطة ايضا كذلك على انا لانسلم ان النار التي عندالفلك مفنى الرطوبة عن المادة ، ان قيل لاحالتها الادخنة الى جوهرها والدخانجسم مركب من الارض والهوآء وهورطب قلنا الاحالة الى الجوهر ليس هو افناءالرطوبة عن المادة وغير مستلزم له، على ان الهواء رطب بمعنى انه سهل القبول وسهل الترك والرطب بهذا المعنى لايقابل اليابس بالمعنى المذكور ويمكن ان يجاب عنالاول بانكم ان اردتم يكون النار الصرفة ارق والطف انها اسهل قبولاً للاشكال الغريبة وتركها فذلك ممنوع ، وان اردتم بهغير هذا فهولايفيد ، والحق انهم ان ارادوا بسهولة قبول الاشكال في تعريف الرطوبة سهولة اتخاذ الاشكال المختلفة في الاواني فليست النار قابلة للاشكال بسهولة اذلا يسهل علينا ان نتخذ منها شكلا مسدسا اومسبعا اوغيرهاكما ناخذهمنالمآء والهوآء فىالاوانى المسدسة وغيرها فانها لاتتشكل الاعلى هيئة صنوبرية ولذلك لايملاء هوالايون ولايتشكل وانارادبه سهولةقبول الاشكال التي يتبع الانفصال والحرقكما يعمل بالقصب على الماء اى شكل شئنا بسهولة فلاشك ان النار كذلك فانها تتحرق وتتفاضل بسهولة والمنع من ذلك مكابرة وعناد . «واما الهوآء فسطحه المحدب صحيح الاستدارة لكونها مماسا لمقعر النار» لاستحالة الخلاء والنار صحيحة الاستدارة تقعيراً على راى من لايجعلها متكونه من حركة الفلك وهو الرأى الصحيح ، واما مسن يجعلها متكونة منها قال: انها ليست صحيحة الاستدارة لاتحديبا ولا تقعيراً لاختلاف حركة اجزاء الفلك بالسرعة والبطوء وحدوث النار فى موضع اقل وفى موضع اكثر وعدم حدوثها فى آخر كما فى حوالى القطب لكون حركتها فى غاية البطوء وقيل تشكل الهوآء عندمن يرى تكون النار مسن الحركة اهليلجى وعلى هذا يكون مقعر النار وكذلك محدبها صحيح الاستدارة والله اعلم بحقيقة الحال «دون مقعره لما فى ظاهر الارض من الجبال والوهاد» وهوظاهر.

«وهوحار لاقتضائه الحركة عن الوسط» ولا نعنى بالحار الاماتقتضى الحركة عن الوسط هى الحرارة الحركة عن الوسط هى الحرارة فيكون حارا اذالحار ماله الحرارة وفيه نظر وفي بعض النسخ [لاقتضائها الحركة عن الوسط] فيكون الضمير حينئذ التي يدل عليها الجار والمعنى ظاهر .

«ورطب لاتصافه برسم الرطوبة» وهو ماقبل الاشكال و تركها بسهولة .

«والنار» اىكرة الاثير «يتحرك بحركة الفلك والالماتحركت الشهب وذوات الاذناب نحوالمغرب» وفيه نظر عرفته.

«والبسايط العنصرية تنحصر في اربعة لان البسيط» اى العنصرى

«ان تحرك عن الوسط فهو الخفيف المطلق انطلب نفس المحيط» و هو النار «والا فهو الحفيف المضاف» وهو الهو آء «وان تحرك الى الوسط فهو الثقيل المطلق ، ان طلب نفس المركز» لتطبق مركز ثقله عليه وهو الارض «والافهو الثقيل المضاف» وهو المآء ولما كان المآء ثقيلاً بالنسبة الى عنصرين خفيفا بالنسبة الى عنصر واحد لاجرم سمى بالثقيل المضاف دون الحفيف المضاف لانجهة الثقل فيه اكثر من جهة الخفة ولعكس هذا سمى الهو آء الحفيف المضاف دون الثقيل المضاف.



#### «المبحث الخامس»

# «في اثبات ان الكيفيات الأربع مغايرة للصور النوعية»

قال رحمه الله : «والكيفيات الاربع اعنى الحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسةزائدة على الصور الطبيعة لقبولها» اى لقبول الكيفيات الاربع «الاشتداد والتنقص» وهو ظاهر «وامتناع انيكون الصور» اي النوعية «كذلك» اي قابلا للاشتداد والتنقص فان انسانا لايكون اشد انسانية منآخر وجاز ان يكون اشد حــرارة منآخــر وذلك لان معنى الاشتداد وهواعتبار المحل الواحدالثابت الى حالفيه يتبدل نوعيته اذا قیس مایوجد منها فی آنالی ماتوجد فیآن آخر بحیث یکون مایوجد في كل آن متوسط بينما يوجد وفي آنين يحيطان بذلك الآن ويتجدد جميعها على ذلك المحل المتقوم دونها من حيث هومتوجه بتلك التجددات اليغاية ومعنى الضعف هوذلك بعينه الاان يوجدمن حيث هو متصرف تلك التحددات عن تلك الغاية فاذن الآخذة في الشدة والضعف هو المحل لاالحال المتجدد المتصرم ولاشكان مثل هذا الحال يكون عرضيالتقوم المحل دون كل واحدة من تلك الهويات واما الحال الذي يتبدل هويــة المحل بتبدله وهي الصورة فلايتصور فيها اشتداد ولاضعف لامتناع

تبدلها على شيء واحد متقوم يكون هوهو فيالحالتين لامتناع وجود حالة متوسطة بينكونالشيء هوهووبين كونه ليس هوهكذا قالهالمولي المحقق في شرحه للاشارات وفيه نظر لاستلزامه تتالى الآنات، وأيضا المادة لاتحتاج فسى انتقوم بالفعل الى الصورة المتشخصة حتى يتبدل الاحوال كلها ويمكن انتقرر وتلخص ماذكره على وجه يندفع النظمر الاول ويزول وذلك بان يقال لماكان الآخذ فىالشدة والضعف هوالمحل فتجب اذيكون هويته باقية في حالات الاشتداد والتنقص والا لم يكن ذلك حركة اوالمتحرك يجب بقاؤه فيحالات التحرك وذلك انمايتصور في الكيفيات دون الصور لان الموضوع محل متقوم دون الكيفيات فلا ينبدل هويته بتبدل الكيفيات والمادة محل تقومها بالصور فيتبدل هويتها بتبدل الصوروالرواقيون لايسلمون وجود الصور النوعية ولاالامتدادية الجوهرية و ليس الجسم عندهم الانفس المقدار مع الكيفيات التي تشتدو تضعف وهي الصور .



#### «المبحث السادس»

#### «في اثبات الكون والفساد في العناصر»

والاستدلال به على اشتراكها في الهيولي قال رحمه الله: «وهي» اى العناصر الاربعة «قابلة للكون والفساد» واعلم ان تغيرات الاجسام بصورها لاتقع فيزمان لان الصور لاتشته ولاتضعف لمامر بل تقع في آن ويسمى فسادأ وكونا كمامّر وتغيراتها بكيفياتها تقع فيزمان لانها تشتد وتضعف وتسمى استحالة والفساد والكون انما يقع بين جسمين يفسد احدهما ويكون الآخر ولما كانتالعناصر اربعة وكان من الممكن انيفرض هذا التغيربين كل واحد منها وكل واحد من الثلاثة الباقية كانت انواع الكون والفساد اثنىءشر الحاصل منضرب الاربعة في الثلاثة لكن الواقع منها اولاً هوما يكون بين عنصرين متجاورين لاعلى سبيل الطفرة فانالاطراف لايتكون منالاطراف الابعد تكونها اوساطا اعنىلايتكون الهوآء من الارض الابعد تكونها مآء وحينئذ يكون ذلك التكون بالحقيقه تكونين والعناصر المتجاورة تقع بين ثلاثة ازدواجات احدها بين النار والهوآء والثاني بينالهوآء والمآء والثالث بينالماء والارض ويشتمل كل ازدواج على نوعين متعاكسين منالكون و الفساد فاذن

الانواع الاولى ستة وهى بسائط ، واربعة الثانية تتركب من بسيطين و هى تكون الهواء من الارض وتكون الهاء من النار وعكساهما واثنان مركبان من ثلاث بسائط وهماتكون الارض من النار وعكسه والمصنف بدأ بالازدواج الذي بين الهواء والماء لان الكون والفساد بينهما اظهر من الباقية وهو كما ذكرناه يشتمل على نوعين احدهما يكون الهواء من النار واليه اشار بقوله:

«لانقلاب الماء هوآء عند تأثيرالحرارة فيه ، كما فى الابخرة الصاعدة» من المياه المتسخنة فان قيل البخار مشتمل على اجزآء مائيه قلنا نعم وعلى اجزاء هو آئيه ايضاً لم يكن فيه لان الهوآء لايستقربل حدثت وانفصلت بالغليان وغيره والثانى تكون المآء من الهوآء واشار اليه بقوله:

«والهوآء مآء كمافى القطرات المجتمعة على ظاهر الكوز ، اذليس ذلك بالترشح والا لماحدثت الا فى الموضع الملاقى للماء» وليس كذلك فانها توجد فوق ذلك الموضع «ولما تولدت القطرات فى داخل الكوز المسدود رأسه الموضوع فى الجمد» اذلا يتصور تكون تلك القطرات للرشح من خارج الكوز الى داخله والا لما ركب الكوز الافى موضع مماسة الجمداياه من خارج وليس كذلك ولا بالجذب من خارج والالكان كونه عنداحياض كثيرة اكثر لكثرة الاجزآء المائية المشددة فى الهوآء عندها والتجربة تدل على خلافه هكذا قيل ، وقد يقال: والالكان كونه عندها والتجربة تدل على خلافه هكذا قيل ، وقد يقال: والالكان كونه

٧ مت وزد: وجدت .

۸ مت وزد: اهل الاکسیر .

عند حياض كثيرة اقل لان انجذابها الى تلك الحياض الكثيرة اقل لان الانجداب للبرد ، وبردالحياض المملوة مآء باردا او جمدا اكثر من برد الكوز والوجود بخلافه فان قيل لوكان الجمد مقتضيا لفساد الهــو٦٠ المحيط بالكوز فيجب ان يصير كل ذلك الهواء ماء ولامحالة يسيل المآء حيننذ ويتصل به هواء آخر ويصير ايضا مآء الى ان يجرى المآء جريانا صالحا وليس كذلك فعلم انه حدث من اجزاء مائية قليلة المدد واجيب عنه بان الكوز المتبرد لكثافته والحاح المتبرد عليه يصيرباردا شديداو بحفظ تلك البرودة الشديدة القوية بطيئاً ، فيحيل ما يلاقيه من الهواء ماء، واماالماءفلكونه كثير ألا يجتمع فيه البرودة القوية مع ان الهوآء المحيطبه يحيط سريعا فلا يحيل الهوآء مآء مادام على سطحالكوز اما اذا نحىمنه ولاتصل الهوآء بسطحه عادالي فساده واما الازدواج الثاني وهو مابين الهوآء والنار مشتمل ايضا كماذكرنا على نوعين احدهما تكون الهوآء من النار واليه اشار بقوله:

«والنار ينقلب هواء ، كما في النيران المتولدة عندنا» اذلوبقيت الشعل المرتفعة على النارية لتحركت الى مكانها على خط مستقيم على زاوية قائمة فاحرقت ماحا ذاها وليس كذا ولوانقلبت الى جسم آخر ذى لون غير الهواء لادرك والثانى تكون النار من الهواء واليه اشار بقوله:

«و الهواء خاراً كما فيكير الحدادين» وهورق ذوحامات و اما

المبنى من الطرفين فهو الكوز كذا قيل ويكون ذلك بالحاح النفخ على الكير وبسد الطرق التى يدخل فيها الهوآء الجديد كما يشاهد من تزاول ذلك ، قيل والسموم من هذا القبيل لانه هوآء انقلب نارا ولذلك يحرق مايصادفه من الحيوانات وهذا غير محقق لعدم اختصاص الحرق بالنار كماسبق واما الازدواج الثالث وهوبين المآء والارض فهذا ايضا يشمل على نوعين احدهما تكون المآء من الحجر واليه اشار بقوله:

«والحجرماء كمايفعله اصحاب الاكسير» وذلك بتصييره ملحا و اما بالاحراق اوبالسحق مع مايجرى مجرى الملح كالنوشادر ثم اذابتها بالماء كما تشاهد في الاجزاء الارضية الندية المحرقه كيف يصير ملحا و يذوب بالماء والثانى تكون الحجر من الماء واليه اشار بقوله:

«والماء حجرا كمافى كثير من المواضع» لايقال يجوزان تكون تحجرالمياه لاجزاء ارضية مختلطة بتلك المياه المتحجره فيتحجرالماء وينفصل وينعقد باقى الاجزاء الارضية لان انعقاد الاجزاء الارضية وتفجر المائيه كيف يكون فى الزمان اليسير الذى ربما وقع احيانا دفعة و لان الاجزاء الارضية اذا كانت على هذا الكثرة فلم ماشوهدت والعجب انها ان اخذت قبل الوصول الى الارض لم تتحجر فهى لخاصية فى تلك الارض فيها قوة معدنية شديدة التأثير فى التحجر وقد شوهد وقوع بعض الحيوانات فى معدن الملح والكحل وانقلابه فى الحال كحلا وملحا وروى بعض الحيوانات قدانغمس رجلاه فى موضع فيه قوه معدنية محيلة و قد استحجرت قوائمه وهوميت ولما بين ان انقلاب بعضها الى بعض استنتج

منه كونالهيولى مشتركة علىماقال:

«فالهيولي مشتركة بينالعناصر الاربعة» وهوظاهر .

«لايقال لوكان كذلك» اى لو كانت الهيولى مشتركة بين البسايط العنصرية «لكانت الصور الجسمية باسرها حالة في هيولى واحدة» وهو محال .

«لانانقول لانسلم استحالته فانه يجوزان يحصل للهيولى الواحدة بواسطة المقدار الحال فيها وقربه من الفلك وبعده عنه استعدادات مختلفة فتقبل المورا مختلفة يلزمها كيفيات مختلفة» وفيه نظر لانه ان اراد بالصورة الجسمية الامتداد المتصل الجوهرى كما هو المصطلح فالجواب انها مشتركة كالهيولى لاماذكره لانها ليست مختلفة يلزمها كيفيات مختلفة وليس حصولها للهيولى بواسطة المقدار، وان ارادبها الصورة النوعية فهو مخالف للعرف ومع هذا فالجواب الذى ذكره مشكل لانه لمالم يكن المطلق الخالى عن المنوع موجوداكانت الاستعدادات المختلفة بحسب الصورة سابقة وكيف لا والمقدار السابق لايكون الابسبب صورة سابقة وليس كذلك لامتناع الكون والفساد فى كليات العناص .

٩ مت: بينهما ، چاپى: بينهما!

١٠ ــ زى: باسقاط فتقبل صوراً مختلفه .

#### «المبحث السابع»

«في ان العناصر الاربعة اسطقسات المركبات»

قال رحمه الله: «وهذه الاربعة اسطقسات المركبات» اي المركبات بنتهى اليها بالتحليل قال الشارح تأسيأ بافضل المتأخرين انها باعتبارتركب المركبات منها يسمى اسطقسات ، وباعتبار انحلال المركبات اليها تسمى عناصر ، وهومخالف لماذكره الشيخ في الفصل الثاني من الفن الاول من طبيعيات الشفاء لانهقال: الهيولي منجهة انها بالقوة قابلة لصورة اولصور يسمى هيولي لها ومنجهة انها بالفعل حاملة لصورة فسمي في هذاالموضع موضوعالها وليس معنى الموضوع معنى الموضوع الذي اخذناه في المنطق جزء رسم الجوهر فان الهيولي لايكون موضوعا بذلك المعنى البتة هذا ومن جهة انها مشتركة للصور كلها يسمى مادة وطينة ولانها تنحل البها بالتحليل فيكون هي اجزاء البسيط القابل للصورة من جملة المركب يسمى اسطقسا وكذلك كل مايجرى فيذلك مجراها ولانها يتبدى منها التركيب في هذاالمعنى معينة تسمى عنصرا وكذلك كل مايجري فيذلك مجراها فكانها اذا ابتدىمنها يسمى عنصرا واذا ابتدىمن المركب وينتهى اليهايسمي اسطقسا اذا لاسطقس هو ابسط اجزاء المركب «لانا اذآ وضعنا المركب في القرع والانبيق حصل منه هوائية ومائية وارضية وظاهر ان اجتماعها لايكون الابحرارة طايخة لها١١» هي حرارة النار وفيه نظر لجواز انيكون تلك الحرارة من اشعة الكواكب سيما النير الاعظم .

۱۱ ـ مت وچاپى : باسقاط لها .

#### «المبحث الثامن»

### «في طبقات العناصر»

قال رحمهالله: «ولها» اى للعناصر «سبع طبقات»: واعلم ان العناصر الاربعة قلما توجد على محوضتها وصرافتها فانانوار السيارات والثوابت يحدث فيها حرارة يرتفع من بعضها بسبها ابخرة مائية وادخنة ارضية بها وانكان ولابدفيها من صرافة فيجب انتكون الطبقة العالية من النار والاجزاء الارضية البعيدة من المركز اما الطبقة العالية من النار فلان الابخرة والادخنة اثقل من أن يصل الى هناك وان وصلت احالتها النارالقوية الى جوهرها واما الاجزاء القريبة من المركز فيبعد ان يصل الكارالاشعة اليها فلذلك كانت طبقات العناصر سبعا:

۱\_«الارضية القريبة من المركز» وهي تراب صرف لالون له وهو اي كونه عديم اللون غيريقيني .

٢ و ٣ \_ «والطينية التي هي البحر» وهـ والمتنفع منها من الماء «والبر» اي وغير الطبقة الذي هو البر وهو المرتفع منها من الماء رحمة وعناية من الله تبارك وتعالى على الحيوان المحتاج الى التنفس و لان الماء مع الارض بمنزلة كرة واحدة يحيط بها الهواء لم يكن للماء على سبيل الانفراد طبقة .

٤- «والبخارية القريبة من الارض المتسخنة بشعاع الشمس» الواقع على الارض.

٥-«والبخارية الباردة الصاعدة الى الجو» بسبب الاشعة الكوكبية «المنقطع عنها تأثير شعاع الشمس» لكن لامطلقا بل ثانيا لعدم وصول انعكاس الاشعة عنسطح الارض اليها «ويقال لها: الطبقة الزمهريرة» لشدة البرد هناك لاختلاط هو ائها بالاجزاء البخارية المائية وعدم انعكاس الضوء من مطرح الشعاع اليها واما الهواء الملاصق للارض وان كانت الاجزاء البخارية فيه اكثر فهو حار بسبب انعكاس الاشعة ولهذا ما على قلل الجبال من الهو آء بارد.

٦- «والهو آئية الممازجة للادخنة» الصاعدة دون الابخرة فان البخار وان صعدفي الهو آء لكن الدخان اكثر لكونه اخف حركة واقوى نفوذا لشدة حرارته.

٧- «والنارية الصرفة» وانما كانت للنار طبقة واحدة لانها لقوة كيفية الحرارة وشدتها شديدة الاحالة لما يجاورها الى جوهرها على مامر هذا هوالترتيب المشهور والاشبه انهاتسع طبقات طبقة للنار الصرفة ثم طبقة لما ممتزج من النار والهواء الحار التى تتلاشى لها الادخنة المرتفعة من السفل ويتكون فيها الكواكب ذوات الاذناب والنيازك ومايشبههمامن الاعمدة ونحوها ثم طبقة الهواء الغالب التى يحدث فيها الشهب ثم طبقة الهواء الغالب التى يحدث فيها الشهب ثم طبقة

۱۲ زی وزا : والنیازل .

الزمهريرية الباردة بما يخالطها الهوآء من الابخرة ان قلنا انحرارته عرضية فهى منشاء السحب والصواعق والرعد والبرق ثم طبقة الهوآء الكثيف المجاور للارض والماء ثم طبقة الماء وهى البحر الاان بعض هذه الطبقة منكشفة عن الارض المخالطة بغيرهما التى يتولدمنها الجبال والمعادن وكثير من النباتات والحيوانات ثم الطبقة الطينية ثم طبقة الارض الصرفة المحيطة بالمركز .



#### «المبحث الثاني»

# «من المقالة الرابعة في الآثار العلوية و السفلية»

قال رحمه الله : الشمس تحلل من المياه والاراضي الرطبة اذا اشرقت عليها اجزاء هوائيه تمازجها اجزاء صغارمائية» بحيث لايتميز فى الحس شيء من احد العنصرين عنشىء من الثاني لاجل صغر الاجزاء «يسمى المركب منهما المجارا» ولاجل عدم تميز احدهما عن الآخر في الحس تراه شيئا آخر غيرالماء والهوآء وليس هوفي الحقيقة غيرهما كما زعم قوم «ويتصاعد الىالجوفان تحللت منه اجزاء مائية بشعاع الشمس انقلب كله هواء ، والا فان بلغ الى الطبقة الزمهريرية وله يكن هناك برد قوى ، فتكاثف ا» اى ذلك البخار بسبب ذلك القدر من البرد «و اجتمع وتقاطر فانالبخار المجتمع هو السحاب والمتقاطر هو المطر» وقد يحدث المطر من غير بخارات كثيرة لغلبة البرد على الهوآء فان قلت: ما السبب في ان الامطار الصيفية حباتها كبار فيالاكثر والامطار الشتوية حباتها صغارفي الاكثر وماالسبب فيكثرة المطر في بلادالحبشة معحرارة الهواءقلت: الابخرة الصيفية فيالاكثر لايخلوعن الادخنة التيهيمادة الرياحفيتصل

۱ــ مت وچاپی : تکاثف .

۱۳ چاپی وزد : منها .

القطرات بعضها ببعض فيكبر تلك القطرات ، واما كثرة المطر في بلاد الحبشة فلاندفاع الابخرة وانضغاطها بسبب الجبال المانعة من الرياح.

«وانكان البرد قويا فان وصل» اى البرد «الى اجزائه» اى الى اجزاء البخار «قبل اجتماعها نزل ثلجا» لان تلك الاجزاء الصغيرة انعقدت حينئذ وانضم بعضها الى بعض وهو الثلج الذى يهبط كالقطن المحلوج وذكر بعض الناس ان الثلج ينزل على الاشكال الاالمخمس .

«وان وصل بعد اجتماعها انجمدفنزل وصار لشدة الحركة مستديرا» لانمحاق زواياه بتسخين الحركة الشديدة «وهوالبرد» واعلم ان البخار المنعقد برد ان كان بعيدا من الارض يكون صغير الحب مستديرا لذوبان زواياه بالاحتكاك في الجواذ الذوبان يحصل له من انضمام القطرات في النزول وجمودها قبل الاتصال فاذا نزل محتكاذابت الزوايا فيبقى صغير القدر مستديرا وان كان قريبا من الارض فلسرعة نزوله لايذوب فيكون كبير الحب غير مستدير ويكون مختلف الاشكال فان قلت ما السبب في كثرة البرد في الربيع والخريف في البلاد الباردة دون الشتاء قلت اجزاء البخار اذا تم تكاثفها ثم احاطت به حرارة الهواء وريح حارة احتقن البرد وجمد دفعة فخلخلة الحرارة فاستحصف البخار الى باطن السحاب دفعة العام ارة وخلخلها يوجب الجمود ولهذا كان الماء الحار اسرع جموداً من البارد.

«وانلم يبلغ اليها» اى وانلم يبلغ البخار الصاعدة الى الطبقة

الزمهريرية لقاة حرارته «صارضا بانكان كثيرا» وقد يحدث الضباب من ضرب البرد الشديد للهواء من غير بخار وتكثيفه اياه وهذا الضباب يرتفع بادنى حرارة يصل اليه لكثرة لطافته «وانكان قليلا فانتكانف بسرد الليل نزلطلا انلم ينجمد ، وصقيعا ان انجمد» وهو الذى سقط من السهاء بالليل ويكون شبيها بالثلج «وانلم يتكاثف بقى فى الجو» اى بين السماء والارض .

«وان اشرقت»اى الشمس «على الارض اليابسة تحللت المنها اجزآء نارية يخالطها اجزآء ارضية بحيث لايتميز شيء منها عن الاخر لصغرها «يسمى المركب منهما المخانا» وان لم يكن اسود كما هو المسمى بمعند الخاصة «ويختلط بالبخار ويتصاعد ان معا الى الطبقة الباردة فينعقد البخار سحابا ويحتبس الدخان فيه وطلب الصعود ان بقى على طبيعتها الى على الحرارة «والنزول ان ثقل» وصارباردا .

«وكيف كان يمزق السحاب تمزيقا عنيفا فيحدث منه الرعد و قد تشعل» النار «في الجو لشدة الحركة والمحاكة به فيحدث منه البرق انكان» اى الدخان الذى انقلب السي النار «لطيفا والصاعقة انكان غليظا» فهى نار لا تنطفى في الجوبل تنزل الى السفل بسبب غلظة المادة و نارها الطف تنفذ في الاشياء الرخوة من غير احراق وتنفذ في الاشياء الرخوة من غير احراق وتنفذ في الاشياء الرخوة من غير احراق وقد قيل انها ان وقعت على كيس فيه ذهب او فضة لا تحرق

۱ــ زی وزد : طبیعته .

۱۶ــ مت وزد : تحلل منه .

۱۵ــ مت وچاپي : منها .

الكيس وتذيب الذهب والفضة وهذه هي الاسباب المادية لتلك وقد شهدت التجربة والحدس بصحتها وقد نجد امثالها مشاهدة كمانرى في الحمام من تصاعد الابخرة وانعقادها وتقاطرها ومانراه من تكاثفها يخرج من الانفاش في البرد الشديد كالثلج واما الاسباب الفاعلية فهي الاوضاع الفلكية والاتصالات الكوكبية.

«واذا وصل الدخان الى كرة النار وانقطع اتصاله من الارض فان كان لطيفا فان اشتعل وبقى فيه الاشتعال» اشتعل راسه اذا كان طويلاً ثم انتهى آخره وانتفى للطافة المادة «نـرىكان كوكبا يقذف به وان لم يشتعل لكنه احترق وبقى فيه الاحتراق نرى كانـه ذوابة اوذنب او حيوان له قرون وانكان» اى الدخان الصاعدة «غليظا و وصل الىكرة النار حدثت منه علامات حمر وسود وقد تقف تحت كوكب ويدور مع النار بدوران الفلك» اياما وشهـورا وحكى ان بعد المسيح عليه السلام بزمان كثير ظهر فى السماء نارا مضطربة ناحية القطب الشمالي و بقيت السنة كلها وكانت الظلمة تغشى العالم من تسع ساعات من النهار الى الليل حتى لم يكن احد يبصر شيئا وكان ينزل من الجوشبه الهشيم والرماد .

«وان لم ينقطع اتصاله من الارض يحترق وينزل احتراقه الى الارض فيرى كانه نار ينزل من السماء الى الارض وهو الحريق» ثم يحترق بالكلية، واعلم ان مرتقى الدخان لخفت اكثر من مرتقى البخار فاذا انتهى في صعوده الى الطبقة الباردة ينكسر حره ببرد الهواء اولا فان انكسر فيثقل فهبطمت كا الى الجهات المختلفة بحسب اختلاف الاسباب المحركة

والدافعةله الى تلك الجهات فيحصل منحركته تموج فى الهوآء على ما قال:

«وان انكسر حرالدخان الصاعدة الى الطبقة الباردة» ببرودتها «طلب النزول» للثقل الحاصل له بسبب البرد «فيتموج به الهواء فيحدث الريح» اذالريح هو الهواء المتحرك وهذا هو السبب الاكثرى في حدوث الرياح «وان لم ينكسر» بلهى على حرارته «صعد الى كرة النار فيرده الحركة الدورية للفلك» الى الجهات المختلفة كمايرد بعصى دائرة تهدم على جهات مختلفة «فيتموج به الهواء فيحدث الريح ايضا ، ولهذا يكون مبادى الريح فوقانية» واعلم ان الهواء اذا سخن باشعة الشمس اوغيرها تخلخل وازداد حجمه مندفع الهواء المماس والمجاورله من جانب الى اخر فيحدث الريح على ماقال:

«وقد يحدث الريح من تخلخل الهوآء واندفاعه من جانب الى آخر» وانه اذا برد تكاثف وصغر حجمه فيتحرك المجاور الى جهته لئلايل بعدوث الخلاء فيحدث الريح ربما يكون بحدوث الهوآء كماانه اذا ارتفع الى الجو بخار وحرارة الشمس والهوآء لطفته وخففته اوار تفع دخان فينقص حرارته ويبوسته عند يبوسته الى الطبقة الباردة فصار هدوآء فيزداد حجمه فيحدث الريح بسبب حركة الهوآء المحاور له .

۱ متوچاپی: الریاح، اقول: کثیراً ماتستعمل الریاح فیالخیر والریاح
 فیالشر کما قال تعالی: ریح صرصرعاتیه، والریاح مبشرات.

«والزوابع» اى الرياح الدائرة على نفسها التى يكون مثل المنارة «انمايحدث من التقاء ريحين قوسين مختلفتى الجهة فيلتقيان فيستديران» وهوظاهر غنى عن الشرح واعلم ان الحكماء اختلفوا فى الآثار الظاهرة فى الجو العالى كالهالة وقوس قزح هل هى خيالات ام لافذهب المشاء ون الى انها خيالات والآخرون الى انها امور موجودة فى الخارج و معنى الخيال هوان يرى صورة الشىء مع صورة شىء مظهر له كالمرآة فيظن ان الصور حاصلة فيه وليست حاصلة فيه فى نفس الامر ، واثبات خيالية هذه يتنى على مقدمات:

المقدمة الاولى: الشعاع يمتد متصلا من ذى الشعاع الى مايليه من غير تراكم ولا ايتلام في موضع من ذلك الامستداد .

المقدمة الثانية: اذا وقع الضوء من المضى سوآء كان ذاتيا اوعرضيا على جسم صيقل انعكس الضوء من الصيقل الى جسم آخر وضعه من الجسم الصيقل كوضع المضىء من الصيقل بشرط ان لايكون جهته مخالفة لجهة المضىء كما نرى انعكاس الضوء من الشعاع النافذ في كوة الواقع على صيقل كالمآء الى الجددار المقابل للكرة والزاويسة الحادثة على سطح الصيقل بين خطى الشعاع والانعكاس تسمى بالزواية الاولى واذا توهم سطح هذه الزاوية قاطعا للصيقل يحدث جنبتى الزاوية الاولى زاويتان يسمى احديهما وهى التى المضىء زواية الشعاع والاخرى زاوية الانعكاس وهمامتساويتان والالماكان ارتفاع النيرمساويا لارتفاع الضوء المنعكس من شعاعه النافذ في كوة الواقع على صقيل الى الجدار المقابل للكوة لكنه

مساوله على مايشهد بهالحس ويظهر من تساوى الزاويتين المذكورتين استحالة انعكاس الشعاع الواقع عمودآ على الصقيل الىجسم آخرو الالزم مساواة الجزءالكل بل انانعكس فانما ينعكس على نفسه ناكصا على عقبه والانفذ على استقامته اذلم يمنعهالصقيل عنالنفوذ ولنعمل لذلك شكلاً بسهل منه تصوره فليكن دائرة ل ب د هي الجسم الصقيلي ودائره د ه ل هى المرآة وخط دل وترها والخطالشعاع الواقع من الجسم المضيء على سطح المرآة هوخط مـط والشعاع المنعكس من سطح المرآة الى الجسم الذي وضعه من المرآة كوضع الجسم المضيء هوخط طد والخط الشعاعي القائم على سطحالمرآة خط عـط وزاوية مـط التي نـُسـَمّيها زواية الشعاع مساوية لزاوية ىـطـك التي هي زاويةالانعكاس لمـا عرفت منانه لو لميكن كذلك لميكن ارتفاع المضيء مساويا لارتفاع الانعكاس فلولم يكن خط عـط منعكسا على نفسه فلتعرض انه ينعكس الى ك مثلا فكانت زاوية طـل مساوية لزاوية حـطـك وكانت زاوية حـطــل مساوية لها لتساوى القوائم فكانت زاوية كــطــل مساويــة لزاویة حـطــل فالجزء تساوی کله هذا خلف .

المقدمة الثالثة: ان الحال في انعكاس البصر كالحال في انعكاس الضوء فاذا فرضنا مرآة خرج من وسطالحدقة اليها خط مستقيم فانكان عمودا عليها اى على السطح المستوى المماس لسطح المرآة على نقطة المنتهى انكانت المرآة كرية الشكل كان انعكاس البصر الى الرأئى وان لم يكن عمودا كانت الزاوية التى تلى الرأئى اقل من قائمة ثم اخرجنا من

نقطة المنتهى خطآ آخر الى خلاف جهة الرائى بحيث يحيط مع الخط المخرج من تلك النقطة على ذلك السطح على الاستقامة بزواية تساوى الزاوية الاولى فكل ماوقع على محاذات خطالانعكاس فى جهة اضداده فان الناظر يراه فى المرآة وكل ماليس كذلك فلايراه .

المقدمة الرابعة: المسرآة اذا كانت صغيرة لم يظهر فيها اشكال المرئيات على التمام اذالجسم لايمكن ان يرى مشكلا الا والحس متمكن من تسميته فلايرى مشكلا مالاينقسم في الحس وان كانت مع ذلك مفردة فقد يعجز البصر عن ادراك ماتؤدى من اللون ايضا فاذا كثرت المرايا الصغيرة وتلاقت ادى كلواحد منها اللون ولم يؤد واحدة منها الشكل ولو انها مع ذلك الاتصال كانت متحدة لادت اللون والشكل معا و يدل عليه التجرية.

المقدمة الخامسة: اذاكانت المرآةملونة فلاتؤدى الوانالمرئيات كماهى بل يؤدى لونا متوسطابين لونالمرئى ولون المرآة كما يرىلون الكافور الخضرآء على غير بياضه.

المقدمة السادسة : صورالمرايا غير منطبقه فيها والالكان لها مقعر معين في المرآة ويلزم منه اللاينتقل الناظر فيه والمرئي ساكن .

المقدة السابعة: اذاكان الصقيل مشفاووراء مشف آخر بالفعلولا يسرى عليه هذا الجبال واذا راى عليه الخيال لم يرما ورآءه ولم يكن مشفا حينئذ بالنسبة الى ماورآئه وانكان ورآء المشف جسم ذولون يحدده ادى هذا الخيال و الانفذ فيه البصر فلم يكن ان يسرى

هذا الخال.

المقدمة الثامنة: انالنسبة اذاكانت بينالرائمي واجزاء المرآة والمرئى واحدة كانتالزاويا الحادثة منالخطوط المتوهمة الخارجة من البصر الى اجزاء المرآة ومنها الى الشيء ذى الشبح زوايا متساوية من جميع الجهات فيكون تمثل الشكل المرتسم من زوايا الشبح مستديرا اذا تحقق هذه فنقول: اما الهالة فهي دائرة بيضاء اما تامة واما ناقصة يرى حول القمر وغيره اذا توسط بينه وبين الرأئي غيم رقيق لطيف لايحجب ماورآئهعن الابصار واحاطت بهاجزاء صقيلة صغيرة غيرمتصل بعضها بالبعض مستوية على لونالبياض متفقة الوضع غيرمختلفة فاذا وقع ضوء البصر على الغيم المتصل والاجزآء الصقيله الصغيرة فالغيم وان لم يسترالقمر فلايرى حياله لانالشىءانمايرى على الاستقامة ذاته لاشبحه بالشبحه انمايرى لاعلى الاستقامة واماالاجزاء الصقيلة هي غيرمتوسطة فينعكس منها ضوء البصر اى القمر فيؤدى كلواحد منها ضوءالقمردون شكله فيرى الاتحاد النسبة بين تلك الاجزاء والمرئمي والرأى دائرة حولالقمر وهي الهالة و اما قــوس قزح فانــه اذا وجد فــى خلاف جهةالشمس حين كانت قريبة من الافق اجزاء مائية لطيفة شفافة صافية وضعها على هيئة الاستداره وكان ورآءها جسم كثيف كجبل اوسحاب كدر مظلم فاذا ادبر الانسان على الشمس ونظر الى تلك الاجزاء الرشية الصقيلة انعكس ضوء البصر منها الى الشمس فاذن كلواحد من تلك الاجزآء الصقيلة ضوءالشمس هي قوس قزح والى ماذكرنا مفصلاً اشارمجملاً بقوله : «وربما يحدث فى الجو اجزآء رطبة رشية صقيلية وضعها كوضع دائرة واحاطت بغيم رقيق لطيف لا يحجب ماورا كه عن الابصار فينعكس منها» اى من تلك الاجزاء الصقيلة «ضوء البصر» اذا وقع عليها «الى القمر لان الاضواء اذا وقعت على الصقيل انعكست الى الجسم الذى وضعه من ذلك الصقيل كوضع المضىء منه اذا لم يكن جهته مخالفة لجهة المضىء و يدل عليه التجربه» هذا اذا كان الخط الشعاعى الواقع من البصر على الصقيل غير عمود عليه اما اذا كان عمودا انعكس اليه على ذلك الخطبعينه لما ذكرنا.

«فنری ۱۹» ای کل واحد من تلك الاجز ۱۱ «ضوء القمر دون شكله لان المرآة اذا كانت صغیرة انمایؤدی الضوء دون الشكل» و دلیله التجربة «فیؤد ی كل واحد من اجز ۱۱ تلك الدائرة ضوءه فنری ۱۷ دائرة مضیئة ۱۸ ویقال لها: الهالة» و انما لایری الغیم المتوسط بین القمر و الرائی لان شعاعه یخفی حجم السحاب الذی لاتستره لرقته و لطافته فان الرقیق اللطیف لایری فی الضوء القوی الذی لایستضیئه فیصیر كانه غیرموجود كما لاتری الهیآت فی الصحراء و ان رؤیت رؤیت سوداء و اذا رؤی و رؤی اسود تخیل انه كان هناك خلاء اوشیء اسود و الدلیل علی صحة ذلك

١٦ زي وزا: فيؤدي.

۱۷ ـ زي وزا: فهي .

۱۸ چاپي وزه: صغيرة .

السحابة الرقيقه المجتازة تحت القمريرى كانها ليست شيء او ترى ضعيفة سود آء فاذا خرجت عن محاذاته رؤيت نحيفة الحجم والهالة تدل على حدوث المطر لانها تدل على رطوبة الهو آء الدالة على المطر واضمحلالها تدل على الصحولانها تدل على اليبس وهي انما يكون حول القمر وبعض الكواكب والشمس قلما يتفق ان يكون حولها هالة وهي ادل على المطر لدلالتها على كثرة الرطوبة والبخار التي عجزت الشمس عن تحليلها وقد يقع سحابة تحت سحابة فيتولدهالة وحكى الشيخ في الشفآء انه شاهد هالة حول الشمس في الوان قوس قزح واخرى ناقصة منها وشاهد هالة اخرى محيطه بالشمس في بعض قوسها خفآء.

«وان المحملت في خلاف جهة الشمس حين كانت قريبة من الافق» اما نحو المغرب او المشرق «اجزآء شفافة صافية وضعها على هيئة الاستدارة وكان ورآء ها جسم كثيف كجبل اوسحاب مظلم» فانه اذ لم يكن ورآء ها ذلك لم يكن الاجزاء المائية مرآة كالبلور فانه اذا سترت من الجانب الآخر بكثيف صارت مرآة وان لم يستر لم يصر مرآة واذا كان كذلك وجب ان يكون ورآء هذا الهواء الرطب شيء غيرمشف اما جبل اوسحاب مظلم ليصح ان يرى هذا الخيال .

«ونظرنا الى تلك الاجزاء الرشية صارت الشمس فى خلاف جهة النظر انعكس شعاع البصر منها الى الشمس لكونها صقيلة كالمرآة فاذا ضوء الشمس دون الشكل لكونها صغيرة فنرى قوس قزح ويرى مختلفة

١٩ ــ مت وچايي : واذا .

آلالوان بحسب تركيب لون تلكالاجزآء معلون السحاب» هذا .

«والابخرة التي تحدث تحتالارض انكانت كثيرة و انقلبت مياها» بسبب مايعرض لها من شدة البرد «انشق الارض منها و حدثت العيون» اى العيون الحادثة «انكان لها مدد» على معنى انكانت قوية على تفجير الارض بحيث تستتبع كل جزءمنها جزءا آخر علىالولاء وان قويت الابخرة الكثيرة على تفجيرالارض تستتبع كل جزء منها الآخر حدثت العيون الراكدة واعترض الشيخ ابوالبركات البغدادي بان باطن الارض في الصيف اشد بردامنه في الشتآء فلوكانتسبب العيون والقنوات ومياه الآبار في الصيف ازيد وفي الشتآء انقص والامر بخلاف ذلك بل السبب فيها سيلان الثلوج ومياه الامطار لانانجدها تزيدبزيادتها وينتفص بنقصانها والحق انماذكره انما يدل على انه لايجوز ان يكون استحالة الابخرة هوالسبب فقط لاعلى انه لايجوز انيكون ذلك سببا في الجملة واماالسيلان الثلوج ومياه الامطار فلاشك فيانه معتبر فيذلك الاانــه غيرمانع مناعتبارالسبب المذكور .

«واذا تولدت تحتالارض بخاردخانی كثیرالمادة وكان وجه الارض متكاثفاً لامسامله حتى یخرج منهالبخار تزلزلت الارض ، اوربما تنشق منهالارض لقوته فیحدث منهالعیون ، وربما یخرج منه نارلشدة انحركة» واما اذا كان وجهالارض متخلخلاله مسام فخرج علىالتدریج ولایحدث التزلزل .

«والمواضع التى فيها طبيعة كبريتية ترتفع منها فى الليالى ابخرة على تلك الطبيعة» اى الكبريتية «وتخالط هوائها» اى هو آء تلك المواضع «الذى صار رطبا بسبب بردالليل فيصير ذلك الهو آء على طبيعة الادهان السريعة الاشتعال فيشتعل من انوارالكواكب» كماتشتعل بخار سراب جعل فيه ملح ونوشادرو قرب من بخاره سراج اوغيره «فيرى مضيئا» غير محرقة كثير اللطافتها .



## «المبحث الثالث»

## «في المساكن وما يتعلق بها»

«اذا حصل في بعض جوانب الارض جبال وتلال بسبب الاوضاع الفلكية والاتصالات الكوكبية وفي بعضها وهادواغوار سال المآء بالطبع الى المواضع العميقة وانكشف المرتفعة» بمنزلة جزيرة بارزة من وسط البحر ومقدار المنكشف طوله نصف دورلانه وجدفي ارصاد الحوادث الفلكية كالخسوفات تقدم فيساعات الواغلين فيالمشرق على ساعات الواغلين فيالمغرب باثني عشرة ساعة ولهيوجد اكثر منها فعلم انطول المسكون لايزيد على نصف دورالفلك بلالارض هومأته وثمانون جزا اذكل ساعة خمسة عشرة جزأ ولمالم يثبت عند بطلميوس حين ماصنف المحبسطي وقوع اطلال انصاف نهارالاعتد اليين فيشيء من المعمورة جنوبيا حكم بانالمكشوف شمالي وان مبدأ عرضه من خط الاستواء ولما ثبت عنده حين ماصنف معراها وقوعها جنوبيا فيمساكن على اطراف الزنج والحبشة وغيرهما الى ستة عشر جزءاوربع وسدس ذكر فيه ان اول عرض المعمورة من الجنوب حيث ارتفاع القطب الجنوبي سته عشر وربع وسدس وآخره في الشمال حيث ارتفاع القطب الشمالي ستةوستون جزءا وما بعده لايمكن انيسكن فيه لشدة البرد اللازم من بعدالشمس

عن سمت الرأس هناك فعرض المعمورة على هذا اثنان وثمانون جزءا وربع وسدس وذكر ايضا فيه وانما اختص مادون خط الاستواء بالذكر لأن الربع الشمالي حازلما هو الاشهر من المساكن واجلها واعلم ان الكل اتفقوا على ان احر البقاع صيفا هي التي تحت مدار المنقلبين أعنى التي عروضها مساوية الكلى ان لم تنقص من حرارتها بسبب ارضي اوسماوي، واختلفوا في ان الاعدل اي المدواضع باعتبار اوضاع العلويات دون الاسباب الارضية فذهب الشيخ الى انه خط الاستواء وذهب صاحب الكتاب واشار اليه بقوله:

«والمساكن الموازية لمعدل النهار» اى والمساكن التى على خط الاستواء اذا غربت عن الاسباب الارضية كمجاورة الجبال والبحار» و غيرهما مما ينافى مقتضى البقعة كما اذاكان بحرية يرطب الهواء اوبرية كبريتيه يجففه اوكان البلد على جبل فبردالهواء بسبب ارتفاع الموضع اوفى غور فيسخن بسبب الخفاضة .

«فهى اشدالمواضع اعتدالا» وبيانذلك موقوف على تقديم مقدمة وهى انالميل عن الاعتدال الى الانقلاب وانكاز الى التزايد لكن تفاضله الى التناقض لمابين ثاوذسيوس فى الاكرمن انه اذا كان قطب دوائر متوازية فى الكرة على عظمة وقطعها عظيمان على زوايا قائمه احديهمامن المتوازيه والاخرى على المتوازية وفضلت من المائله قسى متساوية متصلة بعضها ببعض على الولاء فى جهة واحدة من العظمة المتوازية ثهرسمت دوائر من المتوازية تمر بالنقطة الحادثة فانها تفصل من العظمة الاولى

قسيا مختلفة فيما بينها اعظمها ماتقرب من العظمة المتوازية ولهذا فان فصل ميل الثور على ميل الحمل اكثر من فضل ميل الجوزاء على ميل الثور اذميل الثور اثناعشر جزء تقريبا وميل الثور عشرون كذلك وميل الجوزاء ثلاثة وعشرون فالشمس اذا قطعت الحمل وهو ثلاثون ايضا بعدت عنه ثمانية اجزاء لان اثنيءشر هوميل الحمل واذا قطعت الجوزاء و همو ثلاثون ايضا بعدت عنه ثلاثة ونصفا لان عشريهن ميل الثور والحمل و هكذا فيكل درجة وعلى هذا ميل اول درجة من الحمل خمس وعشرون دقيقه تقريبا وميل اول درجة من السرطان دقيقه وكسر فبمقدار درجة بقطعها الشمس من حوالي الاعتدالين يبعدمن المعدل خمسا وعشرين دقيقه وبمقدار درجة يقطعها مسن حوالي الانقلابين يبعد عنه دقيقه وهسذا المراد من قولهم ان الشمس اذا انقلب من الاعتدال كانت حركتها في الميل اسرع وابطاء مايكون عند قربها منالانقلابين اذا عرفت هـذه فنقول احتج الشيخ على مدعاه بان الشمس لاتلبث على سمتهم كثيرا لمرروها بها وقتى احتيازها عناحدى الجهتين الى اخرى وسرعة حركتها في الميل وهى خمس وعشرون دقيقه كل يوم فلاتشتد حرصيفهم بخلاف منتحت مدار المنقلبين فان دوام ماهو فيحكم المسامته ابلغ في التسخين من نفس المسامتة اذالمؤثر الضعيف قد يصيراثره اقوى اذا كان زمان اكثر منزمان المؤثر القوى لحجج آتية:

الاولى: زيادة حرّالشمس عند كونها في الاسد مع بعدها عنا عليه وهي في المنقلب مع قربها منا .

الثانية: زيادة البرد فى الاسحار عليه فى نصف الليل مع ان الشمس حينئذ ابعد .

الثالثة : زيادة حرالجسم في نار ضعيفة ساعــة عليه وهو في نار قوية لحظة واليه اشار المصنف بقوله :

«لانالشمس اذا سامتتها» اى اذا سامتت المساكن الموازية لمعدل النهار «فى الاعتدالين مالت عنها بسرعة لتزايد الميول بين دائرتى فلك البروج ومعدل النهار هناك» لماعرفت فى المقدمة «فلايحدث السخونة» اى القوية لماعرفت من السبب اذالم يدم يقل اثره وان كان قويا ولا يحدث البرودة القوية ايضا لان الشمس لا يبعد عن سمتهم كثيرا فلا يعظم التفاوت بين صيفه وشتائه ، ولقايل ان يقول هذا يدل على ان خط الاستواء كيس احر من البقاع التى تحت المنقلبين لاعلى انه ليس احر من الاقليم الرابع وغيره الذى هو المطلوب اللهم الا ان يزاد عليه شى وفيد عليه وليلهم يوجب اعتدال الزمان لانكسار سورة كل واحدة من الكيفيتين الحادثتين منهما بالاخرى سريعاً بخلاف غيرهم لاختلافهما عندهم واليه اشار بقوله:

«وزمان مكثها» اى مكثالشمس «فوقالارض مساو لـزمان مكثها تحتها» لما عرفت فى المقاله السابقة «فيعتدل حر" النهار ببرودة الليل» وبانه لايحس بتضاد الهواء عليهم اذهم دائماً كالمنقلبين من حال

۲۰\_ مت وچاپي : حرارة النهار .

الى مايشبهها لكون الشمس فى المسامتة اوقربها بخلاف غيرهم فانهم كالمنقلبين من ضدالى ضدلغاية تباعدها عنهم واليه اشار بقوله:

«ولمّاكان الشمس تسامتها في كل دورة دفعتين كان هناك صيغان ولكل صيف خريف وشتاء وربيع» اذكون فصول السنة هناك ثمانية : مدة كلواحد منها قصيرة تدل على تشابه هوائهم وكون احوالهم قريبة من الاعتدال لان مبدء الصيف وقت كون الشمس الى السمت اقرب ومبدء الشتاء بالعكس ويكون وقت كونها في الاعتدالين مبدء صيفهم و في الانقلابين مبدء شتائهم ومبدءالربيع اواسط الاسد والدلوومبدء الخريف اواسط الثور والعقرب فيكون لهم في السنة ثمانية فصول ورد الامام الشيخ بان تسخين الشمس في شتاء خطالاستواء يكون كتسخينها في صيف بلد عرضه ضعف غاية الميل لكن تسخينها في البلدة المفروضة شديد جدا فكذا فيخط الاستواء بل اشدلان لبث الشمس فيخط الاستواء و ان كان قليلا لكنها لاتبعد كثيرا عـن المسامتة فهي طـول السنة فيحكم المسامتة بخلاف البلدة المفروضة فانها تبعد عنها كثيرا واذا كان حال حرشتاء خط الاستواء ذلك فما ظنك بحر صيفهم فاذن الحرهناك شديد جدًا واليه اشارالمصنف لكونه غيروارد بقوله :

«لايقال تسخين الشمس فى البلدة التى بعدها عن خط الاستواء ضعف غاية الميل كتسخينها فى خط الاستواء اذا كانت» اى الشمس «فى غاية الميل» لان بعدها عن هذه البلدة اذاكانت فى غاية الميل كبعدها عن خط الاستواء «لكن تسخينها فى البلدة المفروضة فى تلك الحالة

شديد جداً فكذا في خط الاستواء وتسخينها في خط الاستواء في غير هذه الحالة اشد» اى من القسمين في هذه الحالة لكون الشمس اقرب الى خط الاستواء مما لم يكن في غاية الميل «فتسخينها في خطالاستواء في جميع السنة شديد جداً» ورد على الامام بمنغ حرشتائه كحر صيف البلد اواكثر لطول نهارهم وقصر ليلهم بخلاف من ثمة واليه اشار بقوله: «لانانقول لانسلم ان تسخينها في البلدة المفروضة كتسخينها في خطالاستواء في هذه الحالة فان القطب الشمالي منها مرتفع عن الافق ، فالقوس الظاهرة من مدارات الشمس اعظم من الظاهرة من مدارها في خط الاستواء لاندور الفلك فيها» اى في البلدة المفروضة «ليس مستقيما» بل حمائليا بخلاف الاستواء فان دور الفلك فيه مستقيم واقتضى ذلك تساوى المدارات الظاهرة والخفية لمرور آفاقه بالقطبين بل المحور الذي عليه مراكز المدارات اليومية .

«فمكثها فوق الارض» اى فى البلدة المذكورة «اذا كانت فسى البروج الشمالية اكثر من مكثها فوقها فىخط الاستواء» بخلاف خط الاستواء فان مكث الشمس فوق الارض فيه يساوى مكثها تحت الارض فيه الا بمالايحس كسرعة حركتها فوق الارض بالحركة الثانية الموجبة لكون النهاراطول وبالعكس «فتسخينها فى خط الاستواء فى هذه الحالة واما قبل ذلك اقل» اى من تسخينها فى البلدة المفروضة فى هذه الحالة واما قبل ذلك

٢١ مت وچاپى: فان احدالقطبين.

۲.۲ مت وچاپي: مدارالشمس.

فلايبقي الشمس على مسامته خط الاستواء الازمافا يسيرا وينتقل بعدذلك الزمان الى الاعتدال ويعتدل حرارة النهار ببرودة الليل وفي البلدة المفروضة لقصر زمان الليل فيبقى الحر فيالغاية ولان الما لوفلامؤثر فلعلهم لالف مزاجهم بالحرارة تستبرد دون الهوآء والشمس في المنقلب بخلاف البلدة المفروضة لعدمالف مزاجهم بالحرارة ولايستحرون الهوآء وهي فيسمت رؤسهم للالف بخلاف البلدة المذكورة لعدمه وذهب الامام الى انالاعدل الاقليم الرابع واستدل بان توفتر العمارات وكثرة التولد والتناسل فيالاقاليم السبعة دونسائر المواضع المنكشفة من الارض تدل على كونها اعدل من غيرها ومايقرب من وسطها يكون لامحالة اقرب الى الاعتدال مما على اطرافها فان الاحتراق والفحاحة اللازمين من الكيفيتين ظاهران في الطرفين و فيه نظر، واستدلوا على كون البقاع التي تحت مداري المنقلبين احرالبقاع بان الشمس تسامتها و تثبت في قرب مسامنتها قريبا من شهرين لتناقص تفاضل ازدياد الميول كما تقدم ولهذا لايظهر لهاحركة في الميل اما عندالمنقلبين فيكون الشمس كالواقف على سمت رؤوسهم المدة المذكوره واليه اشاربقوله :

«والمواضع التى تسامت المنقلب الصيفى يكون فى غايةالسخونة لقلة تزايد الميل هناك، فتكون الشمس كالواقفة على سمت الرأس» وبان نهارها الصيفية يطولوليلهايقصروعلى التقدير تشتدد التسخين فيها اكثر من غيرها من البقاع لان هاتين القلتين لا يجتمعان فى غيرها واليه اشار بقوله «ونهارهم الصيفية طويله ايضاً» لكون القوس الظاهرة فوق الارض فى

جانب الشمال اعظم من الخفية تحتها «فتزداد السخونة» بسبب طول النهار وعورض الاول بانالقياس ضعف التسخين فيها لاستحكام البرد فيهم ببعدالشمس عن سمتهم فيما يقابله من السنة ويطول لياليهم الشتويسة ونوقض الثاني بانطول النهار لايؤثر فيزيادة الحروالا لاشتداد الحر حيث النهارستة اشهر والتالي باطل ورد الاول بانالامر بالعكس لانمن استحكم البرد فيه هواشد تاثرا من الحر من لم يستحكم فيه فمن اعتاده ولهذا سيتسخن المغامض منخارج شتاء في البيت المعتدل من الحمام هواه ويستبرده المغامض مـنالبيت الحار اليه مع اذالف كل ساعــة فكيف لوالفوه اكثر وردالثاني اولا بمنع الملازمة اذالمؤثر في شدة التسخين ليس هوطول النهار فقط بل هومع قرب الشمس من السمت لتكاثف الاشعة لانعكاسها على زوايا حادة حينئذ بخلافها في عـرض تسعين لتخلخلها لانعكاسها على زوايا منفرجات وثانيا بمنع بطلان التالى اذالمعلوم عدم العمارة ثمة اما انه للبرد اوللحرفغير معلوم فأن قلتلما كان يزداد بازدياد بعدالشمس عن سمت الرأس فكان الظاهران عدم العمارة ثمة لشدة البرد لاللحر قلت كونالشمس فوق الافق ستة اشهر يمنع من تأثير بعدها عن السمت في شدة البرد والله اعلم .

## «المبحث الرابع»

## «في المزاج»

«العناصر اذا امتزجت لاتفسد صورها» كما ذهب اليه قوم منان انسائط اذا امتزجت وانفعل بعضها من بعض تأدى ذلك بها الى ان تخلع صورها فلايكون لواحد منها صورت الخاصة وليست حينئذ صورة واحدة فمنعهم من جعل تلك الصورة امراً متوسطا بين صورها و من جعلها صورة اخرى من النوعيات «لانحلال المركب في القرع والانبيق اليها» فلوكانت فاسدة استحال ان يكون كذلك .

«ولايبقى كل واحد منها على صرافة كيفيته ، لانا لانجد فسى المركب شيئا من الكيفيات كما فى البسائط» وفيه نظر لالانه لو بقيت الحادثة بعد المزاج و مع حصول الصورة الاخرى صور العناصر النوعية تلك الصورة سارية فى الاجزاء كلها لزم ان يكون النار مع بقاء صورتها النارية متصفة بالصورة اللحمية والعظمية وغيرهما ولوكان كذلك لامكن التكون من عنصر واحد لان الصورة اللحمية مثلاً انما قبلها النار بعد الامتزاج واستحالة كيفياتها المعاوقة عن ذلك بافراطها فلايلزم من ذلك قبولها لها بغير مزاج فلايلزم جواز التكون من عنصر واحد على ان ذلك وارد على من يقول بفساد صور العناصر ايضا لان النار مثلا اذا

٢٣ ـ زى وزا: باسقاط هذه العبارة كلها .

كانت تقبل صورالمركبات بعد خلع صورتها فعلى هذا يجوز ان يخلع صورتها من غيرامتزاج وتقبل صورالمركبات وكل مايقولونه فىالجواب فهو جوابنا.

«بل» لجواز عود الميل عند الانحلال والتقطير «يجري بينها٢٤ فعل وانفعال» ومعنى هذاالفعل والانفعال انيكون كل واحد من مبادى تلك الكيفيات كاسرا للكيفية الاخرى باحالة مادة موضوعها الى كيفية ذلك المبدء ، و الفقه فيه ان لكل جسم مادة فيها قوة وجوده و صورة بها وجوده بالفعل كالمائيه فانها صورة المآء والنارية فانها صورة النآر واما بردالماء ورطوبته وحرارة النار ويبوستها فهي اعراض يلحقالجسم بواسطة الصورة النوعية وهذا الفعل والانفعال يستحيل ان يتم لهذه الكيفيات وحدها لانالفعل والانفعال مختلفان لايتصور ان من حيثية واحدة متشابهة والا فانكسارهما اما انيكون معافيكون الغالب حال كونه غالبا مغلوبا وهو محال اوعلى التعاقب بان يكسر احدهما سورة الاخر ثم تنكسر عنده فيكون المنكسر عند ماكان قويالم يقو علىكسر الاخر فلما انكسر وضعفت قوته قوى على كسره وهذا محال وقد تقرر هذا بهذا الوجه وهوانكسار احدهما بالآخر اما ان يكون سابقا عـــلى انكسار الآخر اولايكون والاول محال لاستحالة ان يعسود المكسور كاسرا وكذاالثاني لانالكاسر لابد وانبكون موجودا حالة الانكسار فالانكسار ان انكانامعا وجب وجود الكاسرين فيكونان باقيين حال كونهما غير باقيين وهومحال فثبت انهما لايصح اذيكونا من الكيفيات

۲۶ مت وچاپی : پجری بینهما .

فقط لكن الكيفيات سوراتها فلابد وان يكون الكاسرلها سببا آخروذاك هو الصورة اذليس الاصورة ومادة وكيفية والكيفية لايصلح ان يكون كاسرة لما ذكرنا ولاالمادة ايضالان المنفعل لا يكون فاعلا فثبت ان الصورة هى الفاعلة لهذا الانكسار وذلك بان يحيل مادة العنصر الى كيفيتها فيكسر سورة كيفية الاخرى .

«ولا يحصل ذلك» اي الفعل والانفعال «الاعند تصغر الاجزاء» اذالتفاعل انما يحصل بالتماس وعندتصغر الاجزاء يماس اكثركل واحد من العناصر اكثر الاجزاء فيحصل التفاعل التام وانما احتيج الى التماس لان القوى الجسمانية لاتؤثرالابالمماسة اىالابمشاركة موضوعهاتها ولايظهر اثرها الا في محلها اوفيما يجاور محلها اوفيما يجاور ذلك المجاور اذا كانا قابلين لتاثرها لانه اذلم يشترط في فعلها المماسة فاما ان لاتشترط وضع آخر فيكون الجسم مؤثر فيآخر على اىوضع كان وذلك محال والالجاز انيحرق النار التي في المشرق الحطب الذي في المغرب و اما انيشترط وضع آخر غيرما ذكرنا ، فاذا فعل احدالجسمين في الاخر فالمتوسطالذي بينهما اذلم ينفعل كان انفعال الثاني محال ضرورة استحالة انفعال البعيددون القريب القابل للانفعال وان انفعل حتى استحال لها كيفية الفاعل كانالفاعل فيالآخر هوالكيفية التي حصلت في المتوسط فاذن التماس شرط ولاشك في انه كلما كان التماس اكثركان التفاعل اتم و تصغر الاجزاء مؤد الى زيادة التماس فيكون مؤديا الى كثرة التفاعل.

فان قلت : هذه القاعدة تبطل الشمس فان قويها جسمانية وعندما تسخن الارض لاتماس الارض ولاتسخن الاجسام المتوسطة بينهما ويقتضى الارض ولايقتضى الاجسام المتوسطة بينهما قلت: المراد مـن قولنا انالقوى الجسمانية انماتؤ ثرفيما يجاورها ثمفيما يجاورمايجاورها اى من الاجسام القابلة وتسخين الشمس مشروط بانعكاس الاشعة و هـو مشروط بكثافةالقابل والمتوسطات بينالشمس والارض منالافلاك والنار والهوآء شفافة لاينعكس عنهاالشعاع على انانقول الاجسام وان كان لها تأثير لابالمماسة كتسخين الشمس بالمقابلة و كجذب المغناطيس للحديد الاان ماتفعل منهابالمماسة كلما كثرفيه المماسة بسبب تكثر السطوح الذي يوجب تكثرها تصغر اجزاءالمماسين كان فعله اقوى ولهذا كان كلما كان تصغر اجزاء المماسين اكثركان امتزاجها اتم، قال القرشي في شرحه للقانون ان تصغر اجزاءالعناصر شرط في المزاج القوى لا في نفس المزاج وذلك لان المحوج الى الصغر هوكون الفعل والانفعال اكثر واتم وهذا لايمنع حدوث الفعل والانفعال بدونه فانالشيخ نفسه يعترف بانمزاج الشخص انما يحصل من تكافؤ اعضائه الحارة والباردةوالرطبة واليابسة مع انها لم يتصغر ورد بان مرادالشيخ ليس هوان حرارة القلب مثلا موجودة فيه ولايسرى الى الدماغ وكذا برودة الدماغ موجودةفيه ولاتسرى الى القلب واذا وقع بينهما نسبة على حد ماكانت هي المزاج والاكان مزاج الشخص من مقولة الوضع اوالمضاف وهو باطل بل المراد انحرارةالقلب اذا امتزجت مع برودةالدماغ وبالعكس يحصل لكلمنهما

كيفية مناسبة لصحته وتلك الكيفية عرض موجود في عناصر متصغرة الاجــزاء.

«وليس الكاسر لكيفية كلواحد منها كيفية الآخر» لان تلك الانكسارات امتنع انيكون معاوالالزم انيكون الغالب حالكونه غالبا مغلوبا وهومحال بليكسر كلواحد منهما الآخر بعدانكسارهبه وهوايضا محال «لامتناع ان يعود المنكسر كاسراً» لان المنكسر عندما كان قويا لم يقوعلى كسرالاخر فلما انكسر وضعفت قوته كيف يقوى على كسره على مامر «بلصورته» اى بل الكاسر لكيفية كل واحد منهما صورة الاخر ولايمكن القول بالعكس لان الانفعال في الصورة يقتضي الانفعال في الكيفية الصادره عنها اذالمعلولات تالية لعللها دون العكس ويجب ان يعلم ان الفاعل هوالصورة بتوسط الكيفية لانالصورة انمايفعل فيغير مادتها بتوسط الكيفية التي لمادتها سواءكانت ذاتية اوعرضية الاترى انالماء الحار اذا امتزج بالماءالبارد انفعلت مادة البارد من الحرارة كما ينفعل مادةالحار من البرودة وان لم يكن هناك صورة مسخنة وان المنفعل هي المادة فانالكيفية نفسها لايتحرك فلاتستحيل بلالكيفية يتبدل و محلها تستحيل منها وذلك المحل هوالمادة فلذلك تركالمصنف الكيفية واخذ بدلها المادة فقال:

«فيكون كل واحد منها فاعلاً بصورته منفعلاً بمادته» ولقايل ان يقول: لماكان الفاعل هوالصورة بتوسط الكيفية يعود عود المنكسر كاسرا «وحينئذ يحصل كيفية متشابهة في اجزاء المركب» اى لايكون تلك الكيفية الحاصلة مختلفة في اجزاء المركب بحيث يكون بعض اجزائه اشد سخونة اوبرودة من يعض وكذلك في الرطوبة واليبوسة وغيرهمابل يكون سخونة كل جزء مثل سخونة الاخر وكذلك البرودة وغيرهما واعلم ان حصول الكيفية اعم مما هوبوسط اوبغيره لاالحصولاالذي بغير وسط ليخرج المزاج الثانى الواقع بين اسطقسات ممتزجة قد انكسرت كيفياتها بحسب المزاج الاول «متوسطة بين الاضداد» والمراد من كونها متوسطة هو ان يكون تلك الكيفية اقرب الى كل واحدة من الفاعلتين من الفاعلة الاخرى الىالاولى وكذاالي كل واحدة منالمنفعلتين ، اوكيفية تستحر بالقياس الى البارد وتستبرد بالقياس الى الحار وكذا في الرطوبة واليبوسة وعلى التفسيرين لايدخل الالوانوالطعوم والروائح فيالحد ، اما عـــلى الثانى فظاهرلانشيئا منها لايستحر بالقياس الى البارد ولايستبرد بالقياس الى الحار ، واما على الاول فلان المراد من كونها اقرب ان يكون مناسبتها الىكل واحد من الكيفيات اشد من مناسبة بعضها الى بعض ومثل ذلك لايكون الاكيفية ملموسة اوالطعم ونحوه لايكون كذلك اذالمناسبةبين الحرارة والبرودة اشد منالمناسبة بينالطعم واحديهما فلاحاجة حينئذ الى تقييد الكيفية بالملموسة كمافعله إبن ابي صادق ولا بالاولية كمافعله الايلاقي ليخرج الكيفيات التابعة للمزاج لعدم دخولها بدونهما على ان ماذكره الايلاقي ينتقض بالمزاج فتداخل بعكسه وان حافظ علىطرده .

قال الامام في شرحه للقانون: لوحمل هذا التضاد على الحقيقي الذي شرط فيه غاية التخالف لماكان هـــذا الحد متناولاً للمزاج الثاني كمزاج

الذهب الحاصل من امتزاج الزيبق والكبريت لان كيفية الزيبق ليس فى غاية البعد عن كيفية الكبريت لكونهما ممتزجين فاذن ينبغى ان يحمل على التخالف فقط حتى يتناولهما جميعاً.

واجاب عنهقطب الدين الشيرازى بانالانسلم انتضاد الكيفيات غيرموجودة فى المزاج الثانى وذلك لان المركبات بعضها فى غاية الحرارة وبعضها فى غاية البرودة وكذا فى الرطوبة واليبوسة ، فاذا امتزجت فقد وجدالتفاعل فى كيفيات متضادة واما المستشهد به فيقول ان التضاد ايضا موجود فيه فان الزيبق بارد رطب فى الثانية والكبريت حاريابس فى الثانية، ولئن قال نحن نفرض الامتزاج فى الاشياء المعتدلة فسى جميع الكيفيات قلنا لانسلم وجود مركبات معتدلة فى جميع الكيفيات ، ولئن سلمنا ذلك ولكن لانسلم حصول الامتزاج منهاو تحقيقه هو ان هذه المركبات ان تساوت فى المزاج بحيث لا يكون مزاج شىءمنها مخالفالمزاج الآخر فتلك شىء واحد بالماهية والحقيقة وانما الاختلاف بالعدد وان اختلف فى المزاج فلا يكون الامتزاج من اشياء معتدلة .

لايقال: هذه المركبات وان حصل فيها الاختلاف بالكيفية لكن لم يوجد فيها غاية الخلاف فان الكيفيات قدانكسرت بالامتزاج.

لانانقول: ليسمعنى قولهم فى غاية الخلاف ان يكون هناك خلاف لايمكن ان يكون اشدمنه فانهم جعلوا نفس البياض ضدنفس السوادحتى ان السواد الضعيف يضاد البياض الضعيف وان لم يوجد بينهما غاية الخلاف بهذا المعنى انتهى كلامه ولقائل ان يقول لانسلم انهم جعلوانفس

البياض ضدنفس السواد حتى يكون البياض الضعيف ضدائسواد الضعيف بل جعلوا البياض الذي هواحد حدى الامتداد الاتصالى الذي بين حدين هما الافراط والتفريط ضدالسواد الذي هوالحد الاخرمنه اذاالتضاد انما هوبين السواد والبياض الذين هما طرفان لحميع الالوان فان جميع الالوان يتبدى من البياض الذي في الغاية وينتهي الى السواد الذي في الغاية ولكونهما في طرفين هما طرفا الافراط والتفريط يكون بينهما غاية الخلاف نعم التضاد بين البياض الضعيف والسواد الضعيف متحقق بحسب الشهرة كما بين الحمرة والصفرة لا بحسب التحقيق والكلام فيه .

«وهى المزاج» واعلم ان اطلاق اسم المزاج على هذه الكيفية مجاز لان المزاج عبارة عن اختلاط اجزاء العناصر بعضها ببعض الا ان ذلك الامتزاج لماكان سبب لهذه الكيفية المتوسطة سميت المرزاج تسمية للمسبب باسم السبب .

لايقال: القول بالمزاج يستلزم احدالامرين وهو اما خلوجزء من الجسم المركب عن الكيفية المزاجية فلم يكن المزاج كيفية متشابهة فسى جميع اجزاء الجسم الممتزج او تداخل الاجسام وذلك لانه اما ان يوجد في اجزاء الجسم المركب ما يخلوعن الكيفية المزاجية اولافان وجد لزم الاول وان لم يوجد يلزم الثاني لانه اذن لم يخل جرما عن تلك الكيفية وان بلغ في الصغر الى حيث لايقبل القسمة فيكون كل جزء مشتملا على العناصر الاربعة فلايكون جزء من اجزاء مكان الجسم خاليا عن الماء مثلا لوجوده في كل جزء وكذاعن كل واحد من العناصر الباقية وعلى هذا يكون لوجوده في كل جزء وكذاعن كل واحد من العناصر الباقية وعلى هذا يكون

كل وأحد من العناصر شاغلا لمكان المركب بالكلية وهوعين التداخل ، لانالانسلم انهاذاله يخل جرما عن الكيفية المزاجية كان كلجزء مشتملا على العناصر الاربعة، فان الجزء البسيط غير خال عن الكيفية المزاجية وغير مشتمل على العناصر الاربعة، قال الامام: القول بالمزاج لايصح الا بعداقامة الدلالة على انكل واحد من هذه الاربعة قابل للاستحالة في كل واحد من كيفيته وهم مافعلوا ذلك بل بينوا انكلامنها يقبل الكون والفساد لكن ذلك لايقتضى اذيكون كلمنها قابلا للاستحالة فيكل واحد من كيفيته لان الاول عبارة عنزوال الصورة المقومة للمادة وتبدلها بالاخرى والثاني عنكون العنصر معبقاء صورته النوعية قابلا لانكسار كيفيته ، مثلاالنار مع بقائها نارا يتكسر حرها ويبسها وقس الثلاثة الباقية عليه ، و الحكماء ما اثبتوا في كتبهم هذه الاستحالة الافي صورة الماء فانه اذا تسخن فهو مع بقائه ماء يزول برودته ويحدث فيه الحر ، وبيَّنوا ذلك بان ابطلوا القول بالكون والبروز وغيره مماينافي الاستحالة الا انه لايلزم منكون برودةالماء قابلة للاستحالة ان يكون حرارةالنار كذلك ، ولماكان القول بالمزاج مبتنياعلى ماذكرناه ولم يثبت بالبرهان لاجرم بقى القول بالمزاج غير برهاني .

والجواب عنه انهم بيّنوا جواز الكون والفساد على اجزاء كل واحد من هذه العناصر الاربعة ويلزم من ذلك جواز الاستحالة فى الكلحتى ان النار مع بقائها نارا يجوزان ينكسر حرها ويبسها لانه لماثبت ان النار يجوزان تنقلب هواء الاعند تمام استعداد المادة لصيرورتها

هواء وذلك الاستعداد انما يحصل بحركة وزمان لانكل حادث لابدوان يكون مسبوقا بمادة ومدة فلابدللاستعداد من تغير واقع على سبيل التدريج ويمتنع ان يكون ذلك التغير فى ذات الصورة ضرورة ان وجودها وعدمها يكون دفعة فلابدوان يكون ذلك فى الكيفية وذلك بان تضعف الكيفية الموجودة فى النار واستعدت المادة لقبول صورة اخرى ضرورة انه لايمكن حصول صورة اخرى مع بقاء الكيفية الاولى على حالها واذاوقع التغير فى الكيفية مع بقاء الصورة بحالها يكون استحالة اذلا معنى لها الاذلك وكذا القول فى الهواء والارض.

واعلم انالشيخ قدبين هذاالمقام في المقالة الرابعة من طبيعيات النجاة بيانا واضحاوذلك لابدان نبينجواز الكون والفساد على العناصر قال فاذن ظهران شأن هذه العناصر ان تكون بعضها ويفسد بعضها السي بعض وانها مادامت يتغير في الكيفيات نفسها فهي مستحيله و اذا تغيرت في صورها بطلت صورتها وكان ما خربت صورتها وانها اذاكانت انسا يختص بهذه الصورة باستعداد عرض لها تخصص فقبلت من خارج تلك الصورة فاذا عرض لها الاستحالة في الكيف واشتد ذلك حدث الاستعداد للصورة التي يناسبها ذلك الكيف وزال الاستعداد الاول فحدثت الصورة الاخرى وبطلت الاولى وانما حدثت الصورة الاخرى وبطلت الاولى وانما حدثت الصورة الاخرى الصورة الاخرى الستعداد التيفية التي تناسبها لكن الصورة الاخسرى بها عند اشتداد الكيفية التي تقع اليها الاستحالة دفعة و الكيفية التي تقع اليها الاستحالة دفعة و الكيفية التي تقع اليها الاستحالة

٢٥ ـ زيوزا: الصورة الأولى .

فى زمان فانه ليس يمكن ان تتبع اشتداد الكيفيات تغير الصورة التى همى غيرها الا ان يكون تلك الكيفية تجعل المادة اولى بتلك الصورة لمناسبتها لها وذلك بان يزيد فسى استعدادها لها و يفسد الاستعداد الاول ثم تبع الاستعداد الاستكمال من عندالجواد الفائض على الكل الذي يلبس كل استعداد كامل تحصل في طبيعة الاجسام كماله فثبت ان الشيخ قديين هذا الكلام فلا يكون القول بالمزاج غير برهاني .

«ولماكانت الكيفيات اربعا» هي الحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة «كانتالمزاجات مركبة منها» اى منهذه الكيفيات الاربع لما حدالمزاج بالكيفية الحادثة عن تفاعل الكيفيات المتضادة وكانت الكيفيات لها الفعل والانفعال هذه الاربع استنتج منهاكون المزاجات حادثة عنهذه الاربع لميصح القول بكون الامزجة «والمزاج انكان على حاق الوسط» اى يكون المقادير من الكيفيات المتضادة في الممتزج متساوية على مايدل عليه ، قوله لانالمركب من البسائط المتساوية في الكيفيات ، والمراد انيكون المقادير من الكيفيات المتضادة في الممتزج متساوية في القوى لافى المقدار فان الاشبه ان يكون الحكم بالاستحالة لتساوى الكيفيتن في القوم ، لافي المقدار لانا قدنجدالشيء معلوما في مقداره غالبا في قوته فاذن لايلزممن تفاعل كيفيتين متضادتين متساويتي المقدار المختلفتي القوى المحال لجذب الاقوى المركب الى حيزه اما اذاتقاومت القوى لزم المحال سواء تساويا مقدارا اولا ولهذا قال الشيخ في القانون هــو

۲۱ زاوزد: تبعاشتداد.

ان يكون المقادير من الكيفيات المتضادة في الممتزج متساوية متفاوتة.

قال قطب الدين الشير ازى فى شرحه الكليات وكان الشيخ لما اطلق متساوية فى القوى ولم يكن فى الفظ ما يشعر بالمراد اردفها بقول متفاوتة على اذيكون عطف بيان اوصفة موضحة لقوله على هذا يجب ان يحمل كلام الشيخ اذلو اعتبر فى المعتدل الحقيقى لساوى فى المقدار والقوى لم ينحصر الخارج عنها فى الثمانية وهومع وضوحه دقيق يظهر بادنى تامل انوفق له انتهى كلامه ويظهر بمامر فساد ما به فسر المصنف المعتدل الحقيقى فى بعض كتبه وهوان يكون المقادير من اجزاء العناصر المتضادة الكيفيات فى الممتزج متساوية وذلك لجواز ان يكون مقتضيات الاجزاء متخالفة مع تساوى مقاديرها فكيف لاومتى كان مقدار جرم النار مساويا لمقدار جرم الماء كانت مقتضياتها عالية مستولية لانها اقوى الفاعلتين و على هذا لا يكون هذا المركب ممايمتنع وجوده لكون مكان الغالب «فهو المعتدل الحقيقى» لكون المزاج حينئذ كيفية متوسطة بينها بالحقيقه .

قال المولى العلامة فى شرحه الكليات والحق الذى لايايته الباطل من بين يديه ولامن خلفه فى امر المعتدل الحقيقى هوما استندنا من مذهب الشيخ فى ميول العناصر فانه ذكر فى الفن الثالث من طبيعيات الشفاء فى الفصل الرابع منه فى انفعال العناصر بعضها من بعض ماهذه عبارته: وربما كان الاسطقس مغلوبا فى الكمية لكنه قوى فى الكيفية و ربما كان بالعكس ويشبه ان يكون الغالب فى الكم يغلب فى الميل لامحالة وانكان لايغلب فى الكيف الفعلى والانفعالى فان الميل عندما يلزم من الصورة يكون شديد

اللزوم للصورة اشد منازومالكيفالفعلى والانفعالي قال هذا لفظالشيخ وانا اقول وانما كان الزم لان الميل انمايحدث من الصورة عند مباينة الجسم عنموضعه ويلزمه الى ان يعود الى امكنتها بل قديفارقها كالماء المسخن قال ولانالبرهان انما قام على المعتدل الذي يتساوى ميول عناصره الى احيازها فقطدون غيره وتساوى الميول لايمكن بدون تساوى اجرام العناصر حجما وتساوى كيفياتها قوة وضعفا اما الاول فلقولالشيخ وبشبه اذيكونالغالب في الكم يغلب في الميل لامحالة فانه في كتبه يشير الى مايختار ويخترع من المذاهب بقوله ويشبه اذيكون كذا وليس انما قال كذا لكونه شاكا فيما ذكروا انمعني يشبه ان يكون هو ممكن حتى يلزمه يمكن انلايكون بل انمايقول : كذلك وانكان جازما به تأدبا و يؤكده قوله لامحالة ، اذلا نقال: ىمكن ان كون كذا لامحالة و اما الثانى فلان الميول يختلف باختلاف مقادير العناصر فكذلك يختلف باختلاف كيفاتها فانها قد تعاون الصورة النوعية في احداث الميل و قد يعاوقها فانالماء المبرد بالثلج يكون ميلهالي مكانه بسبب الكثافة و الثقل اللازمين من التبريد اقوى واشد من ميل الماء المغلى اليه بسبب اللطافة والخفةاللازمين منالتسخين اشارالشيخ الىتساوى مقاديرالعناصر بقوله على انيكون المقادير من الكيفيات المتضادة في الممتزج متساوية لان تساوى كيفيات الممتزج انمايكون بتساوى محالها فانتساوى السواد والبياض في القدر عبارة عن تساوى محلهما وهذا بخلاف تساويهما شدة وضعفا وقس اختلافهما قدرا وشدة على تساويهما فيهما ولان تساوى

مقادير العناصر لايكفى فياقتضاء تساوى الميول لاختلافهما ايضا بسبب كيفيات العناصر كاختلافها بسبب كمياتها اردف متساوية بقوله : متفاوتة اى فىالقوى المتضادة اشارة الى تساوى كيفياتها شدة وضعفا فتمحض مماذكرنا انالمعتدل الذى يمتنع وجوده هوالذى يتساوى ميول عناصره الى امكنتها والذي يتساوى ميول عناصره هوالذي يتساوى عناصره كمآ وكيفآ وفيكلام الشيخ اشارة الىكل واحد منهما كماذكرنا واما انهيلزم من ذلك اللاينحصر الخارج عن المعتدل بهذا المعنى في ثمانية فمسلم ، ومن الذي ادعى انحصاره فيها ؟ وكيف يمكن دعوى هذا مع انه بالاتفاق المعتدل العرضي والخارج عنه وهمآ تسعة خارج عن المعتدل الحقيقي هكذا يجب ان يتصور هذاالمقام فانه ممازل فيه اقدام الراسخين فى الحكمة فضلاً عن الراسخين في الطب ، وفيه بحث لانبه يمكن تساوى مقادير اجرام العنصر حجما دون تساوى الميول وبالعكس اما الاول فلان الماء المبرد بالثلج يكونميله الى مكانه اقوى واشد منميل الماءالمساوى له في الحجم بعدالغليان ضرورة واما الثاني فلان الحجرين المختلفين فى الحجم ربما يتساويان فى الميل الى المركز على مايدل عليه التجربة بكفتى الميزان وغيره ولوكان الامر كماذكره لميمكن اذيكون كذلك واما قوله انالشيخ ليس بشاك فيما يذكر حيث يقول يشبه ان يكون كذا لامحالة ففيه نظر.

لايقال: انه غير صحيح لان لامحالة مفيد القطع وهوما في التردد والاحتمال لان التردد انمايكون في الامكان الذهني دون الخارجي على

انه ربما يكونالتردد بين النفى والاثبات مجزوما مقطوعا والذى يمكن على ان قولنا لامحالة لايفيد ماينافى الامكان الخارجى صحة قولنا: يمكن انيكون زيد كاتبالامحالة لصدق انسلب الكتابة عن زيد وكذا ثبوته ليس بضرورى لامحالة والبتة وجزما وقطعا وهوظاهر واما قوله و مسن الذى ادعى انحصاره فيها فنقول: المصنف ادعى انحصاره فيها لانه ذكر فى آخر هذا الفصل نعم لوكان اعتباره بالقياس الى الحقيقى كانت الاقسام لا تزيد على الثمانية المذكورة وهو ممن يسمع دعواه خصوصا اذاكان دعواه حقا واما قوله وكيف يمكن دعوى هذا مع انه بالاتفاق المعتدل العرضى اى الطبى ايضا احدالاقسام الثمانية لان مايوفرعليه من العناصر بكمياتها وكيفياتها القسط الذى نبتغى ينبغى له ولما لم يكس متوسطا بين الكيفيات بالحقيقه كان اميل الى احدالطرفين اما فى احد المتضادين وهواربعة انواع ايضا الحار الرطب، الحار اليابس، البار دالرطب البار داليابس.

وهذه الثمانية هي اقسام الخارج عن المعتدل الحقيقي على ما ذكره الشيخ فاذن هو احدالثمانية التي هي اقسام الخارج عن المعتدل الحقيقي وكذا مقابله وهوما لم يتوفر عليه من العناصر بكمياتها وكيفياتها القسط الذي ينبغي له سلمناه لكن اقسام الخارج عن المعتدل الحقيقي يزيد على التسعة والعشرة على تقدير اعتبار التساوي في المقدار والقوى في المعتدل الحقيقي على ما لا يخفي هذا ما سنخلي في الكلام في هذا المقام وهو اعلم بحقيقه الحال.

«ولاوجودله» اي للمعتدل الحقيقي الذي مقادير القوى المتضادة فيه المقتضية لميل حواملها الى احيازها الطبيعية متساوية «فىالخارج لان المركب من البسايط المتساوية في الكيفيات» اى في القوى الكيفيات «لايميل الىحير من احيازها» اى من احياز البسايط «لكون ذلك ترجيحا بلامرجح فيميل كل واحد الىحيزه الطبيعى والالكان انمطلوب بالطبع متروكا بالطبع من غير قاسراذلاعائق هناك يعوقه عنه» اى عنميل كل واحد الى حيزه الطبيعي اذلووجد هناك مايمسكه عن التفرق مع عدم حصوله في بعض احياز البسايط دون البعض فاما اذيكون حاصلافي جميع احياز البسيط اولايكون حاصلاً فيشيء منها واستحالتها ظاهرة و فيه نظر والحق في هذه المسئله ان المعتدل بالحقيقه ان لم يوجد مايمنعه عن تغرق بسايطه لايحصل لانالبسايط المجتمعة لوتساوت منها مقادير قواها لكان انمال الى احد احياز تلك البسايط كان تخصيصا من غير مخصص وانالم يملكان الميل الذي لكل واحدمنها الى حيزه الطبيعي ممالايعوقه عائق قسرى فيعود كل واحد السي حيزه الطبيعي والالكان المطلوب بالطبع متروكا بالطبع منغير قاسر وهو محال وان وجدهناك مايمسكه منالتفرق والا فلايوجد زماناالبتة هذا لوكان لهمكان غيرمكان احدبسايطه اما اذالم يكنله مكانخارج عنامكنتها فلايمكن وجودهاصلا لانه لوكان موجوداً لكانله ميل طبيعي الىمكان ما اذلايلزم عديم الميل ولايتصور فيه ميلالي مكان احد بسايطه فانهترجيح منغير مرجح ولاحد مشترك بينجميع البسايط حتى يكون مكاناله ميل اليه بالطبع واذا لم يكن له بدمن ميل على تقدير وجوده ولاميل له على ذلك التقدير فلايمكن وجوده.

«وان لم يكن» اى المزاج على حاق الوسط «فهو الخارج عن الاعتدال الحقيقى الاعتدال الحقيقى، فان توقف عليه» اى على الخارج عن الاعتدال الحقيقى «فهو «فها العناصر بكمياتها وكيفياتها القسط الذى ينبغى له» اى يليق به «فهو المعتدل» اى المعتدل الذى يستعمله الاطباء فى مباحثهم وليس هو مستفادا من التعادل الذى هو التوازن بالسوية و الالماكان موجودا لما عرفت لكنه موجود لاطلاقهم اياه على دواء موجود لكن عضو كذلك بل من المعتدل فى القسمة وهوان يكون قديوفر على الممتزج بدناكان بتمامه اوعضو امن العناصر بكمياتها وكيفياتها القسط الذى ينبغى له مثال ذلك ان الاسد يحتاج الى ان يكون حار المزاج ليكون شجاعا مقداما و الارنب الى ان يكون بارد المزاج ليكون خائفا جبانا وكل واحد منهما معتدل بحسب ما يحتاج ان يكون عليه مزاجه وان لم يكن معتدلا فسى الحقيقة والاول الاعتدال الاسدى والثانى الاعتدال الارنبى .

«والافهوالخارج عن الاعتدال» اىالاعتدال الطبى واعلم انهكما استحق كل نوع من الكم والكيف مالايستحقه النوع الآخر فكذلك كل واحد من الصنف والشخص والعضو يستحق منهما مالاتستحقه غيره وذلك بحسب ماهو محتاج اليه فى كل واحد منهما وكل واحد من هذه الاربعة انما يعتبرفيه هذا المعنى مقيساً الى غيره لكون هذا الاعتدال اضافيا لان

۱ــ چاپي ومت : توفر .

كون المزاج الانساني اليق بهانما يكون بالنسبة الىغيره فذلك الغير اما اليكون خارجا عنه اوداخلا فيه ، فالاعتبارات ثمانية على ماقال :

«والمعتدل بهذاالمعنى» اى الطبى الاضافى «على ثمانية اقسام لان الاعتدال النوعى اما بالقياس الى الخارج وهو الذى يحصل النوع من الكرئنات بالقياس الى غيره» على معنى ان المزاج الذى لهذاالبدن بلكل بدن من ابدان هذاالنوع اليق به من حيث انه هذاالنوع من مزاج الذى لبدن فرض «كمزاج الانسان بالقياس الى الانواع الاخر» فان المزاج الذى لبدن بدن من ابدان الناس اليق به من حيث انه انسان من مزاج الفرس و الحمار وبالجملة اى نوع فرض.

«واما بالقياس الى الداخل» على معنى ان المزاج الذى لهذاالبدن اليق من حيث انه انسان من مزاج اي فرد فرض من افراد الناس و هذا انما يصح لوكان المزاج افضل امزجة الناس ولذلك قال «وهو الذى يحصل لاعدل اشخاص ذلك النوع» و هوالو اسطة بين طرفى الاعتدال النوعي «كالمزاج الذي يحصل لاعدل اشخاص الناس» فهذان القسمان بحسب اننوع احدهما بالقياس الى ماخرج عنه والآخر بالقياس الى مايدخل فيه.

والاعتدال الصنفى امابالقياس الى الخارج وهو الذى يحصل الصنف من النوع الذى لهذا البدن اليق بهمن حيث انه هذا من مزاج ماعداه من الاصناف الداخلة فى نوعه كالمزاج الذى لسكان الهند بالقياس الى غيرهم فان لهم مزاجا خاصا يوافق هواء ذلك الاقليم .

۱ ــ مت وچاپي : لکل نوع .

واما بالقياس الى الداخل على معنى انالمزاج الذى لهذاالبدن اليق به منحيث انه منهذاالصنف منمزاج ماعداه منالاصناف الداخلة فى نوعه كالمزاج الذى الى هندى مثلاً منمزاج اى فرد فرض منافراد هذاالصنف وهذاانما يتصور ان لوكان ذلك المزاج افضل من امزجة الصنف ومماذكرنا يظهرالفرق بينالشخصين المعتبرين فى النوع والصنف بالقياس الى داخل لان شخص النوع لابدوان يكون من اعدل صنف بخلاف شخص الصنف فهذان القسمان بحسب الصنف بالقياس الى ماخرج عنه و بالقياس الى مادخل فيه .

والاعتدال الشخصى اما بالقياس الى الخارج وهو المزاج الدى يجب ان يكون للشخص حتى يكون موجودا صحيحاً ومعناه ان المدزاج الذى لهذا البدن اليق به من حيث انه هذا الشخص المعين اى اشدمناسبة للصفات المختصة به من امزجة افراد ذلك الصنف .

وامابالقياس الى الداخل وهو المزاج الذى يجب ان يحصل للشخص حتى يكون على افضل احواله ومعناه ان المزاج الذى لهذاالبدن في هذة الحالة اليق بهمن حيث هو هذاالشخص من امزجة سائر حالاته و هو الواسطة بين طرفى المزاج الشخصى بالقياس الى الخارج وهذان القسمان هما بحسب الشخص بالقياس الى الخارج والداخل .

والاعتدال العنصرى امابالقياس الى الخارج وهو المزاج الذى يختص بكل عضو من الاعضاء ويخالف به غيره ومعناه ان المزاج الذى لهذا العضو اليق به من امزجة سائر اعضاء البدن .

واما بالقياس الى الداخل وهو المزاج الذى اذاحصل للعضو كان على افضل احواله وهو الواسطة بين طرفى المزاج العضوى بالقياس الى الخارج ومعناه ان المزاج الذى لهذا العضو فى هذا الحال اليق به مسن المزاج الحاصل له فى سائر الحالات وهذان القسمان هما بحسب العضو بالقي س الى الخارج والداخل فالستة الاولى يعتبر فيها الاعتدال فى البدن والقسمان الاخيران معتبر فيهما الاعتدال فى العضو والى الستة الاخيرة اشار بقوله:

«وعلى هذا القياس» اى على قياس اعتبار النوع الى الخارج و الداخل «الاعتدال الصنفى بالقياس الى الخارج والداخل والشخصى ، و العضوى» كل منهما بالقياس الى الخارج والداخل واعلم ان المزاج ليس منحصرا في حد اى في درجة واحدة فلا يتعديها كمالوكان بحيث لا ينقص جوهره الحار عن سلب جوهره البارد ولا يزيد ولا ينقص جوهره الرطب عن سلب جوهره اليابس ولا يزيد اذلوكان مزاج نوع الانسان مثلا منحصرا في حدكذلك كان جميع الناس في مزاج واحد من غير اختلاف بينهم لان كل انسان هو على هذا المزاج المعين حينئذ ولزم منه تساوى اشخاص الناس في الخلق والخلق وغيرهما مما هو من انواع الامزجة وليس ذلك ايضاكيف أتفق والالما اختص الانسان مثلا بنوع مزاج معين وكان كل مزاج مزاج الانسان وصالحاً بصورته النوعية بل له في الافراط والتفريط حدان اذا خرج عنهما بطل المزاج ان يكون مثلا مزاج الانسان واليه اشار بقوله:

«ولكل واحد منهذه الاعتدالات عرض ولعرضه طرفا افراط»ای زیادة «وتفریط» ای نقصان «اذاخرج» ایكل واحد من هذهالاعتدالات

«عنهما» اى عن طرفى الافراط والتفريط «بطلذلك المزاج» فلنفرض ان حرارة مزاج الانسان لايزيد على عشرين ولاتنقص من عشرة حتى يكون حرارته مترددة بين ستة عشرالى عشرين مع الافراط اذا زادت على عشرين لماكان انسانا بلفرسا وفى التفريط اذا نقصت من عشرة لم يكن انسانه بل ارنبا فمزاج كل نوع الحاصل من قسم ونسب مخصوصة من العناصر وكيفياتها له حدان فى الافراط والتفريط متى تعداهما يصلح ذلك ان يكون مزاجا لذلك النوع وكذلك الكلام فى كل صنف وشخص وعضو فالنسبة التى يتردد المزاج بين طرفى افراطها وتفريطها عرضه .

«والخارج عن كل اعتدال» اى من الثمانية المذكورة «ثمانية اقسام ايضا» وذلك لان المعتدل النوعى مشلا لماكان معناه توفر الكميات و الكيفيات من العناصر على النوع على نحو ماينبغى فغير المعتدل بهذا الاعتبار معناه ان كيفيات العناصر وكمياتها توفرت على الممتزج لاعلى الف الذى ينبغى في المزاج الانساني وحينئذ ما ان يكون احرمما ينبغى او ابرداو ارطب اوايس وهذه اربعة مفردة اواحر وارطب معا اواحر وايس معا اوابرد وايس معا واليه اشار بقوله:

«لانه اما ان يخرج عن الاعتدال بالكيفية الفاعلة فقط وهو الحار والبارد او بالكيفية المنفعلة فقطوهو الرطب واليابس» وانماكانت الحرارة والبرودة كيفيتين فاعلتين والرطوبة واليبوسة منفعليتن لان آثار الاوليين افعال في الغير فان آثار الحرارة الطبخ والتليين والغلى والحل و العقد والتبخير والتدخين و تفريق المختلفات وجمع المتشاكلات وآثار البرودة

الجمع والتكثيف والتصليب والاجماد والتعجيج والتغليظ واثار الاخيرين انفعالات فان الرطب هو القبول للاشكال السهل الاجتماع والتفريق واليابس هو العسر القبول لهذه الاشياء وكل هذه انفعالات، والتضاد الذي بين الكيفيتن الكيفيتين الفاعليتن يسمى تضاد الفاعلتين والتضاد الذي بين الكيفيتن المنفعلتين يسمى تضاد المنفعلتين .

«اوبهما» اى بالكيفية الفاعلة والمنفعلة «وهوالحارالرطب والحار اليابس والبارد الرطب والبارداليابس» ولايمكن ان يزيد الاقسام على ذلك لان معنى توفرالكيفيات على القسط الذي ينبغى هوان يكون نسبة احدى الفاعليتن الى الاخرى ونسبة احدى المنفعليتن الى الاخرى على نحوما ينبغى فاذا لهيكن كذلك فلابدمن تغيراحدى النسبتين اوكليتهما والاول هو المفرد واقسامه اربعة لانه ان تغيرت النسبة بين الفاعليتن فاما ان كون الزيادة لطرف الحرارة وهو الحار المفرد اولطرف البرودة و هو البارد المفردوان تغيرت النسبة بين المنفعلتين فانكان ذلك بزيادة الرطوبة فهوالرطب المفرد وانكان بزيادةاليبوسة فهواليابس المفرد و الثاني و هوالمركب واقسامه اربعة ايضا لانه اذاكان الواقع تغير كلتا النسبتين فالزائد من الفاعليتن اماالحرارة اوالبرودة فانكان الزائد منهما الحرارة فالزائد من المنفعليتن الرطوبة وهو الحار الرطب أواليبوسه وهو الحار الياس وان كانالزائد من الفاعليتن هوالبرودة فأنكان الزائد من المنفعلتين هوالرطوبة فهوالباردالرطب وانكان الزائد منهما هواليبوسه فهوالبارد اليابس.

«ولنا فيه نظر لانالخارج عنالاعتدال لما لم يكن معتبرا بالقياس الى المعتدل الحقيقي بل الى المعتدل الذي توفرفيه من العناصر بكمياتها وكيفياتها القسطالذي ينبغي لهجازان يكون خروجه عن الاعتدال بالكيفيتين الفاعلتين معا» اذالمعتدل الذي يكون ماينبغيله من الاجزاء الحارة عشرة ومن البارد خمسة لوصارت الحارة مثلا احدى عشرة والباردة ستة كان الخروج عن الاعتدال بالكيفيتين الفاعلتين معافيكون احروابرد مماينبعي. «اوبالكيفيتين المنفعلتين معا» فيكون ارطب وايبس مما ينبغي و قس المثال بالمثال «اوبكل المواحدة من الكيفيات الاربع» وذكر المصنف في الحواشي التي كتبها على كليات القانون ان الامزجة الغير المعتدل ترتقى الى ثلاث وستين قسما بحسب اعتبار الخروج في كيفية اوكيفيتين اوثلاث اواربع اوالىطرف النقصان اوالزيادة اوكليهما جمعا وتفريقا لان الخروج عنالاعتدال المذكورانكان بكيفية واحدة فاماانيكون الخروج بزيادة ما ينبغي من تلك الكيفية او بنقصانها ولماكانت الكيفيات اربعا كاناقسام هذاالقسم ثمانية وانكان بكيفيتين فاما ان يكون بالفاعلتين اوبالمنفعليتن اوبالحرارة معالرطوبة اوبالحرارة معاليبوسة او بالبرودة معالرطوبة اوبالبرودة معاليبوسةفهذه ستة اقسام وفيكل واحدمنهذه الاقسام اما انيكون خروج الكيفيتن عنالاعتدال فيجانب الزيادةاوفي جانب النقصان فحصل اقسام هذا القسم ثمانية عشر ضرورة انه الحاصل من ضربالستة في الثلاثه وانكان بثلاث كيفيات فاما اذيكون بالفاعليتين مع

٢٦ زيوزا: باسقاط هذه العبارة كلها.

الرطوبة اوبالفاعليتين مع اليبوسة اوبالمنفعليتن مع الحرارة اوبالمنفعليتن معالبرودة وعلى كلواحد مسن هذهالتقاديرالاربعة فاماانيكون الكل في جانب الزيادة اوالكل في جانب النقصان اوالبعض في جانب الزيادة والبعض الآخر في جانب النقصان والزائد في القسم الثالث اما ان يكون كيفية اوكيفيتن وكل واحد منالتقديرين ينقسم ثلاثة اقسام فكل واحد من الاقسام الاربعة لهذاالقسم منقسم الى ثمانية اقسام فاذا ضربنا الاربعة في الثمانية حصل اثنان وثلاثون وهي اقسام هذاالقسم وانكان باربع كيفيات فاما اذيكون كل واحدةمنها فيجانب الزيادة وبعضها في جانب النقصان والقسم الثالث ينقسم الى ثلاثة اقسام لانالزائد اما انيكون كيفية واحدةاوكيفيتين اوثلاث كيفيات فصاراقسام هذا القسم خمسة فاذا جمعنا الكل صار مجموع اقسام الخارج عن المعتدل المعتبر عند الاطباء ثلاثة وستين وهو غيرمنحصر لانالاقسام ثمانون على ماتخرجها القسمة المسبوقات لاذاقسام الخروج بالكيفيتن يكون اربعة وعشرين لاثمانية عشرلان خروج احديهما فيجانب الزيادة والاخرى فسي جانب النقصان قسمان اذ في الفاعليتن مثلا يمكن ان يكون الزيادة في الحرارة والنقصان في البرودة وبالعكس فاقسام هذاالخروج يكون ما ذكرنا لاماذكروا واقسام الخروج باربع كيفيات يكسون ستة عشرلاخمسة لان اقسام الزائد بكيفية يكون اربعة وبكيفيتن ستة وبثلاث اربعة فهذهاربعة عشروهي مع القسمين الآخرين يكون ستهعشروهي مع اربعة وعشرين اربعون واقسام الخروج بكيفية ثمانيةو بثلاث كيفيات اثنان وثلاثون ومجموعهما ابضا اربعون فالاقسام ثمانون لاثلاثة وستون.

«نعم لوكان اعتباره» اى اعتبار الخروج عن الاعتدال «بالقياس الى الحقيقي كانت الاقسام لاتزيدعلى الثمانية المذكورة ٣٧» وذلك لان المزاج اذا لم يكن وسطا بالحقيقة بين الكيفيات المتضادة كان اميل الى احد الطرفين اما في احدى المتضادتين وهو المزاج المفرد لانه خارج عن الاعتدال في كيفية واحدة وهواربعة انواع لاغير ، الحار والباردوالرطب واليابس واما فيكلتيهما وهوالمزاج المركب لكونه خارجا عن الاعتدال في كيفيتين وهواربعة انواع ايضا لاغير ، الحارالرطب الحار اليابس البارد الرطب البارداليابس فالخارج عن المعتدل الحقيقي غير منحصر في الثمانية لجواز اذيكون الخروج فيكيفيات ثلاث وحينئذ يزيد الاقسام كالحار البارد الرطب اواليابس ، واليابس الرطب الحار اوالبارد لانه وهم لان الحرارة و البرودة فسى القسم الاول مشلا ان تساويا قسوة كان المهزاج رطبا و ان اختلفتا و زادت الحمرارة كان المهزاج حمارا رطباً ، و ان زادت البـرودة كان بــاردا رطبــا و قس عليــه بقية الاقسام فلم يزد على الثمانية شيء واعلم ان ماذكره المصنف ايضا وهم منشاؤه عدم اعتبار عرض المزاج وذلك لان الاجزاء الحارة مثلا لاينحصر فيحد لاتتعداه بل لها في الافراط والتفريط حدان، وكذا الاجزاء الباردة والرطبة واليابسة واذاكان كذلك فلنفرض معتدلا ماينبغي له منالاجزاء الحارة منعشرة الى عشرين ومن الباردة من خمسة الىعشرة مثلا فهذه

المركب انمايكون معتدلا لوكان نسبة الاجزاء الحارة بالتنصيف فما دامت الاجزاء على هذهالنسبة كان المركب معتدلا مثلا لوصارت الاجزاء ثلاثة عشر والباردة ستة ونصفا كان معتدلا ابضا ولو اختلفت النسبةيين الاجزاء فاماان يكون الاجزاء الباردة اقل من نصف الحارة فيكون المزاج احر مماينبغي واما اذيكون اكثر من نصفها فيكون المزاج ابردمماينبغي فلايتصور اذيصير الخارج عنالاعتدال احروا برد وقس عليه جميع ما يذكر منهذاالقبيل وعلى هذا لايزيد انواع الامزجة الغير المعتدلة الطبيتة على الثمانية وافراد الانواع غير متناهية لامكان اختلاف النسبة فيكل واحد من حدود العرض المذكور مع كون الحدود غيرمتناهية ولا يخفى عليك بعد ماضر بنالك من المثال ان لكل شخص امزجة غير متناهية يكون على ماينبغي اذا كان على اىمزاج كان من تلك الامزجة لكن بعضها افضل من بعض كالاقرب من الوسط والابعدعنه وافضلها مايكون في الوسط من العرض المذكوركما يكون في المثال المذكور الحارخمسة عشروالبارد سبعة ونصف ومماذكرنا يظهر انالحار اذاكان ستة عشروالبارد ثمانية كان افضل مما إذا كان الحارسيعة عشر والبارد ثمانية ونصف لبعد هذا عن الوسط وقرب الاول منه «فاعلم ذلك» لا ماذكره المصنف فانهفاسد.



#### «المبحث الخامس»

### «فيسب تكون الجبال و المعادن»

قال رحمه الله: «الحرالشديد اذا صادف طينا لزجا امادفعة اوعلى مرورالسنين عقده حجرا مختلف الاجزاء في الصلابة والرخاوة» و اعلم ان الارض الخالصة لاتتحجر لعدم الرطوية الماسكة وطبيعة اليس التي التفتت اقرب، والسبب الاكثرى لتكون الحجران الطين اللزج اذا عملت فيه الحرارة حتى استحكم انعقاد رطبه بيابسه صار حجر اككوز الفقاع واما السببان القليلان فاحدهما ان البخار الدخاني اذا صعدالي فوق وحصلت فيه لزوجة او دهنية ثم عرض له برودة فانه يصير حجرا او حديدا ويسقط الي الارض ومابينهما ان يتكون من الماء السيال امابان يجمد بكليته اولانه يرسبمنه في سيلانه شيء متحجر امالقوة معدنية يحجره اولغلبة الارضية على ذلك الماء كما في الملح.

«فاذا وجدت مياه قوية الجرى اورياح عظيمة الهبوب انحفرت ٢٨ الرخوة» وسالت مع المياه والرياح «وبقيت الصلبة ، وهكذا تفعل السيول

١ زى وزد: قويةالجريان.

۲۸ ــ زي وزا : انفجرتالرخوة .

والرياح الى ان يغور غوراً عظيماً ويبقى الصلبة حجراشاهقا وهو الجبل» وقد يجعل الجبل من تراكم عمارات تخربت فى ازمنة متطاولة و لذلك قد يوجد فى بعض الجبال امتعة البيوت وآلات الذهب والفضة ، وقد بعصل من البحر التى زالت مياهها جبال ولذلك قد يوجد فى بعض الجبال عظام الحيتان والصدف، والعلة الفائية فى تكون الجبال هـى ان اكثر العيون والسحب والمعادن انما يتكون فيها اوفيما يقرب منها اما العيون فلانها لصلابتها تحتقن الابخرة فيه اولاينفصل عنها وقدمر ان مادة العيون الابخرة المختصة واما السحب فلما فى باطنها من النداوة ولما يبقى على طول مرها من الثلوج والانداء بسبب البردو اما المعادن فلان مادتها الابخرة الباقية مديد فى موضع واحد ولا يكادان يوجد الا فى الجبال فهذا ماذكر من من منافعها ولعل فيها من المنافع ما لا يحيط به علما .

«واماالمعادن فسببها اختلاط الابخرة والادخنة المحتبسة فسى الارض المختلفة بالكم والكيف» بالقوى المودعة فى الاجسام التى هناك «على ضروب من الاختلاطات» فتعدها لقبول قوى اخرى وصور يكون بها انواعا وهى الجواهر المعدنية ويختص كل نوع من هذه الجواهر المعدنية بقعة من الارض يتكون فيها لمناسبة له معها .

«وهي» اى الجواهر المعدنية «اما متطرقة» والمتطرق هو الذى يندفع الى عمقه بانبساط يعرضله فى القطرين الاخرين قليلا لابان ينفصل منه شىء ولابان كان ملزجه شىء غريب وفرق بينه وبين المنعصر فان

١- زى وضا: والمصنوعات العتيقة.

الانعصار تطأ من الجسم بخروج شيء عنه الطف منه شيئا بعدشي من مائية اوهوائية وان كان لايذكر الا اذاكان الخارج ثانيا «كالاجساد السبعة التي هي الذهب والفضة والرصاص» يريد القلعي «والنحاس والحديد والاسرب» وهو الرصاص الاسود فالرصاص اما ابيض وهو القلعي و اما أسود وهو الاسرب والرصاص اذا اطلق اريدبه الابيض «والخارصيني» وهو صنف من النحاس يتخذمنه اجواباً لهاخواص عجيبة.

«واما غيرمتطرقة امالغاية لينها كالزيبق، اولغاية صلابتها كالياقوت وهي» اي التي فيغايةالصلابة «قدينحل بالرطوبات كالاجسام الملحية مثل الزاج والنوشادر ، وقد لاينحل كالزرنيخ والكبريت» الجواهـر المعدنية اما ذائبة اوغيرذائبة والذائبة على ثلاثة اقسام: الاولاالذائب المتطرق الغير المستعمل في الاجساد السبعة ، الثاني الذائب المستعمل الغير المتطرق كالكباريت ، الثالث الذائب الغير المتطرق الغير المستعمل كالـزاجات والامــلاح الذائبة بالرطــوبات ، و غيــر الــذائبة قــد يكون رطبة كالزيبق وقديكون يابسة كاليواقيت والالماس وغيسر ذلك من الاحجار الغير الذائبة لشدة صلابتها، واعلم انهم قسمو االمعدنيات الى ارواح واجساد اماالارواح فاربعة منهاالنوشادر وهومن جنس الاملاح الا اناريته اكثر ولهذا لايبقى في التصعيد شيء منها الاتشتعل وكان ماهيتها خالطت دخاناحار الطيفا وعقدتهااليبوسة ومنها الزرنيخ والكبريت والزيبق و الاجساد هي السبعة المذكورة والاحجار الذائبة مثل الزاجات

۲ مت وچاپی : کالاجسام .

والمرقشيشا .

«وتولد الاجساد٢٩ السبعة من الزيبق والكبريت» والذي يدل على ذلك وجوه ثلاثة :

الاول انهذه الاجساد عند الذوب تنحل الى الزيبق فيرى فيه زيبقية لاستحالة الرصاص اذااذيب فلاشك انه زيبق وحراح .

وثانيها تعلقالزيبق بالاجساد السبعة وذلك لانه من جوهرها .

وثالثها انه اذا عقدالزيبق برائحة الكبريت كان كالرصاص وذلك يقتضى اذبكون عنصراً للذايبات .

والثلاثة اقناعية ، الاان يؤيدها حدس موجب لليقين .

واعلم انالزيبق من مائية خالطت ارضية لطيفة كبريتية مخالطة شديدة حتى انكل جزء يتميز منها تغشاه شيء من تلك اليبوسة كانها جلدة لذلك الجزء المتميز ولهذا قدشبه تكون الزيبق بقطرات الماء التي تغشاها ترابية كالغلاف لها فاذا لاقت قطرة منها قطرة انخرق الغلافان صائرين غلافا واحدا لهما وسبب مائيته بياض ارضيته اللطيفة وممازجته الهوائية ولان الزيبق من مائية خالطت ارضية كبريتية فعنصريته لها توجب عنصرية الكبريت لها لم يتعرض لعنصرية الكبريت لها في الاحتجاج مع ان الدعوى يعمهما والكبريت يحصل من مائية تخمرت بالارضية والهوائية تخمرا شديدا بالحرارة حتى صارت دهنية الكبريت اكثر، والكبريت اس تخمرا شديدا بالحرارة حتى صارت دهنية الكبريت اكثر، والكبريت اس التخمرا شديدا بالحرارة حتى صارت دهنية الكبريت اكثر، والكبريت اس المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه الكبريت الكريت اكثر، والكبريت المناه الكبريت المناه الكبريت الكريت اكثر، والكبريت المناه المن

١ ــ زا وضا : والادلة الثلاثة .

٢٩ــ چاپي وزد : الاجسام !

للاجسادالسبعة عندالطبيعين دون الزرنيخ ، والملح انماعقدت من مخالطة رطوبة مائية قليلة الطعم اوعديمة باجزاء ارضية محترقة يابسة المزاجمرة الطعم مخالط باعتدال وقد يصنع الملح من الرماد والقلى والنورة و غير ذلك من الاجسام المحترقة بان يطبخ فى الماء يصفى ويغلى ذلك الماءحتى ينعقد ملحا اويترك بنفسه فينعقد فالنوشادر تقرب تكونه من الملح الاان النارية فيه اكثر من الارضية ولهذا اذا صعدلا يبقى منه شيء فتولده من ماء خالطه دخان حارلطيف كثير النارية وانعقاده باليبس وقد يتخذ النوشادر من من من الاتون بالتصعيد وذلك يدل على ان الاجزاء الارضية الدخانية غالبة فيه ، والياقوت والزبرجد وما اشبههما من الاحجار تولدها مس مائية الجمد لا بالبرد وحده بل بالبرد المحيل لتلك المائية الى الارضية بحيث لا يبقى لها رطوبة فيه دهنية ولاجل ان عقدها يابس لا يذوب الا بحله ولاجل انه لا رطوبة فيه دهنية هذا .

وقد شلك الشيخ إبو البركات على تولد الاجساد السبعة من الزيبق والكبريت باثالانجد الزيبق والكبريت في المواضع التي يتولد فيها الذهب ولانجد شيئا من الذهب في المواضع التي يتولد فيها الزيبق والكبريت وكذلك باقي السبعة ولوكانت متولدة منهما لكان الامر بخلاف ذلك وهوليس بقوى فان عدم وجداننا ذلك لايقدح فيما ذكر لجواز تغيره بالمزاج فلايدركه الحس ولوجوده غير متغير في معدن لم يطلع عليه وليس يمكن الحكم بانه ليس في معادن الاجساد شيء من ذرائره التي هي في غاية الصغر.

«فان كانا صافيين وانطبخ الزيبق والكبسريت انطباخاتاما وكان الكبريت مع ذلك صافيا ابيض تولدت الفضة» قيل لان الكبريت يعقد ذلك الزيبق فضة ، ورسم الفضة بانها جسم ذائب صابر على النار متطرق ابيض رزين اى بالقياس الى هذه الاجساد السبعة غير الذهب .

«وانكان» اى الكبريت «احمروفيه قوه صباغة لطيفة غير محرقة ؟ تولد الذهب» قيل لان الزيبق يعقدذلك الكبريت ذهبا ورسم الذهب بانه جسم ذائب صابر على النار متطرق اصفر رزين اى بالقياس الى الاجساد السبعة .

«وان وصل اليه» اى الى الكبريت «قبل استكمال النضج برد عاقد» بعد ان كان كاناباقيتين و كان فى الكبريت قوة صباغة «تولدالخارصينى ، وان كان الزيبق صافيا والكبريت رديا ، فان كان فى الكبريت قوة محترقة تولد النحاس ، وان كان الكبريت غيرجيد المخالطة مع الزيبق تولد الرصاص، وان كانا الزيبق والكبريت «رديين فان كان الزيبق متخلخلا ارضيا والكبريت محترقارديا تولد الحديد، وان كان معرداً وتهما ضعيفى التركيب تولدا الاسرب» والمصحح لهذه الدعاوى ان اصحاب الكيميا يعقدون الزوابيق بالكباريت انعقادات محسوسة على الجهات المتخلفة المذكورة فيحصل لهم ظن غالب اوحكم قطعى بان الامور الطبيعية مقارنة

١ ــ زىوزد : الاجسامالسبعة .

٣٠ـــ چاپى ومت : غيرمحترقه .

۳۱ زي وزا : تولدت الأسرب .

للامور الصناعية والكيميا عبارة عن سلب خواص المعدنية عنها وافادتها خواص غيرها وافادة بعضها خواص بعض ليتوصل الى اتخاذ الذهب والفضة من غيرهما من الاجساد وهومن فروع العلم الطبيعى .

وذهب صاحب المعتبر وكثير من الناس الى انكاره. والشيخ كان من المصححين له والاحتمال العقلى ثابت فيه لان انفصال الذهب والفضة عن غيرهما من المعادن انما هو بامور زائدة على الجسمية المشترك فيها عارضة لها كاللون والرزانة في الذهب ولامانع عقلا من اكتساب الجسم ذلك لكن الطريق الى ذلك لايشك في عسره وهذا آخر ما اردنا ايراده من الكلام على هذه المقالة والحمد لو اهب العقل.



# شرح حكمة العين

للعلامة محمدبن مباركشاه البخاري

# «القسم الثاني»

«المقالة الخامسة»

«في النفس النباتية و الحيو انية»

«وفيها بحثان: »

٢-النفس الحيوانيه

١- النفس النباتية

### «المبحث الأول»

### «في النفس النباتية»

واعلم انه يشاهد من النبات والحيوان افعال كالتغذية والتنمية و توليدالمثل وليس تلك لاجل الجسمية العامة والالكانت الافعال المذكورة عامة لكل الاجسام وليس ، فليس ولا لاجل صورة من الصور النوعية التى للبسايط اذلوانها لصورة المائية مثلالكان كل ماء كذلك وفيه نظر وايضا الافاعيل المذكورة ليس لكل واحد من الاجزاء والاخلاط بل للمجموع والصور العنصرية والجسمية متشابهة في الكل والجزء واذليس هذه الافعال معللة لجسمية المشتركة ولالصورة يعم نوعا من الاجسام البسيطة تعين انها لصورة تابعة للاجسام المركبه لامطلقا بل للمركبات المزاجية المخصوصة والمزاج هو المعد لحصولها والعلة الفاعلية لها هو المفارق المعرعنه بواهب الصور .

والافعال الصادرة عنصورانواع الجسم منها مايصدر عن ارادة وادراك وينقسم الى مايكون الفعل الصادرعنه على وتيرة واحدة كسا للافلاك والى مالايكون على وتيره واحدة بلعلى جهات مختلفة كمايكون للنبات ومنها مالايصدر عنارادة وادراك وينقسم الى مايكون على وتيرة

واحدة وهى القوة الحجرية كما يكون للبسايط العنصرية والى مالا يكون على وتيرة واحدة بل على جهات مختلفة كما يكون للنبات والحيوان من افاعيل القوة التى توجب الزيادة فى الاقطار المختفلة والقوة الشجرية فسمتوها باسم الطبيعية والثلاثة الباقية يسمونها النفس واطلاق اسم النفس عليها لايمكن الابالاشتراك وذلك لانه لواقتصر على انها مبدء فعل ما اوقوة يصدر منها امره اقتصركل قوة والطبيعة نفسا وليس كذا وان فسرناها بانها التى يكون معذلك فاعلة بالقصد والارادة خرجت النفس النباتية وان يعرض لوقوع الافعال على جهات مختلفة فيخرج الفلكية و لهذا لا يعمها تعريف واحد .

ثم الشيء الواحد قديكون قوة بالنسبة الى مايصدرعنه من الافاعيل، وصورة بالقياس الى الهيولى التى تقوم وجودها ، وكما لا بالقياس الى النوع الذى يتقوم به حقيقته ، والنفس صورة وقوة وكمال بالاعتبارات المذكورة ، اذهى قوة باعتبار فعلها الذى هو التحريك ، وصورة باعتبار الهيولى التى تقوم وجودها ويحل فيها فيجتمع منهما جسم نبتى اوحيوانى وكمال باعتبار النوع الذى يتقوم بها حقيقيته ووجود جنسها المخصص بها و مفهوم الكمال اتم من مفهوم الصورة والقوة اعم .

اما جهة الاتمية فلانه بالقياس الىالامر المحصل الذى هوالنوع، لابالقياس الى امرمقيد كالمادة التى هى بالقوة انسان اوجزء انسان مثلا لامن حيث ماهيتها ولا بالقياس الى فعل صادر هو عارض خارج ، بخلاف الصورة والقوة .

واما جهة الاعمية فلان الربان يصح انيقاله: انه كمال للسفينة وكذاالملك يصح انيقال: انه كمال للمدينه ولايصح انيقال: انه قوة اوصورة ، ثم الصورة لايقال الاعلى ما ينطبع فى المادة ويقومها بالفعل بخلاف الكمال فانه يقال عليه وعلى غيرها ، والقوة قديكون على الفعل كقوة تحريك النفس البدن وقديكون على الانفعال كقوة النفس على الانتقاش بالمدرك وليس اعتبار احدهما فى التعريف اولى من الآخرواسم القوة يتنا ولهما بالاشتراك لدخول الادراك تحت مقولة ان يفعل، المضاف اوالكيف على اختلاف الآراء والتحريك تحت مقولة ان يفعل، والاجناس العالية متباينة بتمام ماهيتها واخذ اللفظ المشترك فى التعريفات منهى عنه .

«وهى كمال اول لجسم طبيعى آلى منجهة مايغذو وينمو ويتكمل ويتولد ، فالكمال الاول هوالذى يكمل بهالنوع» اىالذى يصير ب الشىء نوعا بالفعل وهىالفصول والصورالنوعية .

«واحترزنا بالاول عن الكمالات الثانية» وهى الكمالات التى يلحق الشيء بعد تقومه «كالعلم وسائر الفضائل » وبالطبيعى عن الكمالات الصناعية كالتشكيلات التى فى السرير» فانها اتصالات كمالات لكن ليست كمالات طبيعية بل صناعية واعلم ان هذا يقتضى كون الطبيعى وصفا للكمال الاول لاللجسم فوجب ايراد التعريف هكذا النفس كمال اول طبيعى لجسم آلى لاكما اورده فانه يقتضى كون الطبيعى وصفا للجسم و

٣٢ مت : كالاشكالات التي للسرير ، چاپي وزي وزا : كالتشكلات .

يمكن ان يحمل الكمالات الصناعية على الكمالات التى للجسم الصناعى فيقال التشكيلات التى للسريروانكانت كمالات اول لجسم لكن ليست بجسم طبيعى بل صناعى .

«وبالآلى عنكمالات البسايط العنصرية» اذمعنى الآنى كون ذا آلات يصدر عنه كمالاتها الثانية بتوسطها كالتغذيه والتنمية و توليد المثل وكمالات البسائط العنصرية ليست كذلك فان الطبيعة النارية تفعل الحرارة لاباعتبار يتوسط بينهما وبين اثرها وكذلك الحكم فى المركبات المعدنية.

وهذا القدر من التعريف اى كمال اول لجسم طبيعى آلى يعم النفس النباتية والحيوانية ويقيد فى النباتية بقولهم من جهة مايغذو وينمو ويتكمل ويتولد وفى الحيوانية بقولهم من جهة مايدرك الجزئيات ويتحرك بالارادة دون السمائية لان السمائيات لايفعل بواسطة الآلات الاعلى داى من يقول ان الكواكب والتدوير والخارج المركزهى الاعضاء وآلات للنفس المديرة للفلك الكلى وذلك بخلاف المشهور ، والمشهور ان لكل واحد من الممثل والخارج المركز والتدوير نفساً على سبيل الاستقلال و على تقدير صحته خلاف المشهور لاتشتمل القدر المذكور نفس الفلك الاعظم .

ولقائل ان يقول: يجمع الثلاثة صحة حصول افعال عنها على جميع جهات مختلفة فان الافلاك ليس كالصورة الطبيعية التي لا يصح حركتها بذاتها الا الى جهة واحدة وليس لتلك الصورة قوة على خلافها ، فان النفس الفلكية لها باعتبار ذاتها امكان ان يتحرك على جهات مختلفة وعدم تحركها

بالفعل على جهات مختلفة انما هو لامرخارج من ثبات ارادتها وشرفها لا لاستحالته عليها لما يليه نفوسها واجسامها ، وايضا الكمال اسم مشترك قديعنى به المذكور اى مايصير به الشيء نوعا بالفعل ، وقديعنى به الامر الذي يكون استعداد الشيء نحوه ممايكون خيراً له اومايلائم الشيء كما يقال : العلم كمال للانسان وانلم يتقوم به حقيقته ولاشك انه قداستعمله في هذا التعريف على اشتراكه اذلوعنى به مايقوم النوع لما احتيج الى التقييد بالاول لتخرج الكمالات الثانية ويمكن الاعتذار عن هذا الاخير بان اللفظ المشترك انما لا يجوز استعماله في التعريف اذالم يكن معه مايصرفه الى المعنى المراد وتقييد الكمال بالاول يصرفه الى المعنى المراد وتقييد الكمال بالاول يصرفه الى المعنى المراد وهوما يصير به الشيء نوعا بالفعل .

واعلم انالنفوس انماتفيض على الابدان المركبة بحسب قرب امزجتها من الاعتدال وبعدها عنه فان المزاج كلما كان اكثر اعتدالا كان استعداده لقبول النفس الاشرف اشدفان المزاج البعيد عن الاعتدال كالمعادن لايقبل من الكمال مايقبله مزاج النبات من التغذى والنمو وتوليد المثل والنبات لايقبل من الكمال مايقبله مزاج الحيوان من الادرائة والتحريك الارادى ولابتدفى الامزجة المختلفة المعتدلة من اجزاء حارة بالطبع وينبعث ايضا من كل نفس كيفية فاعلة مناسبة للحياة تكون الة لها فى افعالها وجاذبة لقويها وهى الحرارة الغريزية فالحرار تان تقبلان على تحليل الرطوبات الموجودة فى البدن المركب وتعاونهما على ذلك الحرارة الغريبة مسن خارج فاذن لولاشيء يصير بدلائلما يتحلل منه لفسد المزاج بسرعة و لم

يمكن بقاؤه مدة تمام التكوين فضلاعما بعد ذلك وليس يوجد فى الخارج جسم اذاماس بدن الانسان استحال اليه لطبيعته فلابدمن ان يكون فى البدن قوى من شأنها ان يحيل الوارد الى مشابهة جوهر اعضاء البدن ليخلف بدل ما يتحلل منه فالعناية الالهية جعلت النفس ذات قوة شانها ماذكرنا وهى قوة لا تخلو ذات نفس ارضية عنها .

ثملماكانت الاسطقسات متداعية الى الانفكاك ولم يكن من شأن القوى الجسمانية ان يجبرها على الالتيام ابداً كمامر وكانت العناية مستبقية للطبائع النوعية دائما فقدر بقاؤها بتلاحق الاشخاض اما فيمالم يتقدر اجتماع اجزائه فعلى سبيل التولد واما فيما تقدر ذلك اولم يتقدر لكن يندرذلك فيه لقربة من الاعتدال وتضييق عرض مزاجه فعلى سبيل التوالد وجعلت نفس الاخير ذات قوة تخزل من المادة التي تحصلها الغاذية ما يجعلها مادة شخص آخر من نوعه اوجنسه ولماكانت المادة المختزلة للتوليد لا محالة اقل من المقدار الواجب لشخص كامل اذهى مختزلة من شخص آخر جعلت النفس المدبرة لها ذات قوة تضيف من المادة التي تحصلها الغاذية شيئا فشيئا الى المادة المختزلة فيزيد بها مقدارها فى الاقطار على تناسب يليق فشيئا الى المادة المختزلة فيزيد بها مقدارها فى الاقطار على تناسب يليق باشخاص ذلك النوع الى ان يتم الشخص.

فاذن النفوس النباتية التامة انمايكون ذات ثلاث قوى ، يحفظ بها الشخص اذاكان كاملاً ، وتكمله معذلك اذاكان ناقصا ، ويستبقى النوع بتوليد مثله ، والا ولان لاجل الشخص والاخير لاجل النوع فالقوى النباتية فعلها امالاجل الشخص اولاجل النوع على ماقال :

«والقوى النباتية فعلها لاجل الشخص ولاجل النوع ، والاولى » اى التى فعلها لاجل الشخص ينقسم الى قسمين : لان فعلها اماان يكون لبقاء الشخص او لكماله او نقول : لان فعلها اماان لاينقطع مدة حياة الشخص او ينقطع ، والاولى منهما .

«هي الغاذية وهي التي» اي وهي القوة التي «تحيل الغذاء» الاحالة هى تغيير الشيء في كيفياته كالتسخين والتبريدويلزمها الاستحالة في الكيف كالتسخن والتبرد وقديقال عملي مايعم ذلك وتغيير صورة الشيء اي حقيقته وجوهره المسمى بالتكوين والافساد ويلزمهما الكون والفساد ، والمراد هيهنا هذاالمعنى الاخير فان الغذاء بالفعل وهو ماصار جزءمن جوهرالشيءالذي يقال: انه بالنسبة اليه غذاء هومما لايشك فيه انهخلم الصورة الغذائية ولبس الصورة العضوية ولان الغذية لاتصرف لها فيما صار غذاء بالفعل بل فيما هوغذاء بالقوة فيكون المراد بقول الغذاء ماهو غذاء بالقوة لابالفعل ولان احالة الغذاء يكون الى الفساد اذاكان المحيل حرارة غريبة مفسدة ويكون الى غيرذلك اذاكان المحيل حرارة غريزة مصلحة صارت الاحالة هيهنا كالجنس وقوله «الى مشابهة المعتدى» ويعني به ان يصير مثله في المزاج والقوام واللون بل في الجوهر «لتخلف بدل مايتحلل» كفصله المميز عن الاحالة التي لايكون كذلك كمافي ابدان المستسقى ومنبه ابرص ولدوام الحاجة الى الغاذية لعدم انقطاع فعلها دون النامية لانقطاع فعلها قدم الكلام في الغاذية على الكلام في النامية .

١- ضا وزا: بهورم اوبرص.

لانقال: في هذا التعريف نظرمن وجهين: احدهما ان الغاذي والغذاء والمغتذى قريبة من ان يكون متساوية في المعرفة و الجهالة فلا يصح اخذ الغذاء والمغتذى في تعريف الغاذي التي هي القوة الغاذية ، و ثانيهما ان هذا التعريف يدخل فيهالقوة الهاضمة فانها ايضا تحيل الغذاء الى مشابهة المغتذى ليخلف بدل مايتحلل ، لانانجيب عن الاول بالانسلم انهاقريبة من انيكون متساوية في المعرفة والجهالة لان الغذا معلوم مشهور وكذا المتغذى لغة ، واما القوة الغاذية فلايعرفها الاالخواص. وعن الثاني من وجهين : احدهما انابينا ان المراد بهذه المشابهة ان يصير مثله في المزاج والقوام واللون بل في الجوهر والهاضمة لاتفعل ذلك بل يجعـــل الغذاء صالحًا لقبول فعل هذهالقوة ، وثانيهما انالهاضمه ليست غايتها القريبة ان يخلف المتحلل بل ان يجعل الغذاء صالحاً لفعل القوة الغاذية ، والمراد انيكون ذلك هوغايتهاالقريبة ، وزعم بعضهم انالغاذية هي النار ورد بان الغاذية لوكانت هي النار لماكان النمويقف عند حد فان النار لاتزال فاعلة مادامت موجودة ولاينتهى اثرها وايضا ماكان غاية فعلها تحصيل شببه جوهرالمغتذى فانالنار لايقتصر علىمادون تتميم الفعل بالاحراق والثاني من القسمين وهي القوة التي تصرفها في مادة الغذاء لكمال الشخص هي النامية على ما قال:

«والنامية وهى التى» اى وهى القوة التى «تزيد فى اقطار الجسم» اى الجسم المغتذى طولا وعرضا وعمقا «على التناسب الطبيعى» اى على النسبة التى تقتضيه طبيعة ذلك الشخص الذى له تلك القوة بين اقطاره

الثلاثة «ليبلغ» اى الجسم «الى غاية النشو» قال الشيخ : بما يدخل فيه من الغذاء .

«وانما قلنا يزيد فى اقطار الجسم ليخرج عنه الزيادات الصناعية ، فان الصانع اذا اخذ قدرا من المادة فان زاد فى طوله اوعرضه نقص مسن عمقه وبالعكس» وليست النامية كذلك بل انها تزيد فى الابعاد الثلاثة وفيه نظر لان زيادة الجسم المغتذى فى الاقطار بانضمام الغذاء اليه لابنفسه و اذاكان كذلك فنقول فى الزيادات الصناعية ايضا اذااضاف الى الشمعة مقدارا آخر من الشمع حصلت الزيادة فى الاقطار .

«وقولنا على التناسب الطبيعى احتراز عن الزيادات الخارجة عن النمجرى الطبيعى كالورم» اذالورم زيادة فسى اقطار الجسم اى الطول والعرض والعمق لكن لاعلى المجرى الطبيعى وفيه نظر لان الورم غيرداخل فى قولنا يزيد فى اقطار الجسم الا اذاقيل بجواز تورم جميع البدن حتى العظام و القلب وفيه بعد لامتناع تورم القلب بالاتفاق وتورم العظام عند الاكثرين .

«وقولنا الى انيبلغ الى النشو احتراز عن السمن» فانالنمو والسمن يشتركان فى الازياد الطبيعى للبدن بالاقطار بانضياف مادة الغذاء اليه ويفترقان بطلب غاية ما يقصدها الطبع اذليس المقصود بالسمن انيبلغ الجسم الى غاية نشوه وبالاختصاص فى وقت معين فان السمن فى سن الوقوف ليس بنمو كماان الهزال فى سن النمو ليس بذبول والذبول يقابل النمو والهزال يقابل السمن ولقائل ان يقول : السمن يخرج بقوله يزيد

في اقطار الجسم لان السمن لايزيد في الطول وانزاد في العرض و العمق ولا في جوهر الاعضاء الاصلية المتولدة عن المنى وان زاد في الاعضاء المتولدة عنالدم وماعنه كاللحم والشحم والسمن ، وكذاالورم يخرجبه لماعرفت فلاحاجة الىقوله على التناسب الطبيعي لاخراج الورم على ان الورم يخرج ايضا بقوله الى ان يبلغ الى غاية النشو اذليس المقصودبالورم انيبلغ الجسم اليغاية نشوه والى قوله الى انيبلغ اليغاية النشولاخراج السمن اللهم الا اذا قيل بجواز خروج شيء عن الحد بقيدين لكن يجب ان يكون خروجه باحد القيدين بالذات وبالآخر بالعرض فيكون ذلك الآخر لتكميل الحدلالتتميمه فيكون قوله على التناسب الطبيعي و قوله انى ان يبلغ الى غاية النشو للتكميل لاللتتميم اى لاخراج الورم والسمن وفرقوا بين التخلخل والنموبان النموتحرك الجسم الباقى نوعيته الى الزيادة بما يدخل عليه فيجميع الاقطار والتخلخل لايكون بزيادة داخلة على الجسم في الاقطا روانما ذكر بقاء النوعية دون الشخصية يتبدل بالزيادة الواردة عليه دون النوعية فبقول الشيخ بمايدخل فيهاى في الجسم من الغذاء فسى اجزاء النامي حتى يمددها طولا و عرضا وعمقا فلنحقق الكلام فيه .

فنقول: لاشك ولاخفاء انالنمو حركة ازدياد فى الجسم ولكن لاكل ازدياد فانالماء اذا فسد وصار هواء ازداد حجمه ، ولايقال لذلك نمو وكذلك اذاسخن الماء وهوباق على مائيته فان حجمه يزداد و ليس

٣٣ زدوزه: اجزاء الباقى.

بنموبل انما يكون تلك الزيادة نموا اذاكانت بسبب جسم آخر ولكن لاكيف اتفق فان الماء اذاصب عليه ماء آخر صار المجموع اعظم وليس بنمو بل انمايكون ذلك نموا اذاكان الازدياد بالوارد على نفس الجسم الذى زاد وبحركته ولكن لاكيف اتفق فان السمن بعد الهزال كذلك وليس بنمو بل يجب ان يكون ذلك مع زيادة ذلك الجسم فى اقطاره الثلاثة ويكون الوارد قد استحال عن قوة فى الجسم الزائد ويكون تلك الزيادة يمدد الجسم الذى زاد فى اقطاره الثلاثة على تناسب تقتضية طبيعته متتجها الى كمال النشو فيجب ان يكون النافذ قدد اخل خللا احدثها فيه اذلوكان فيه مواضع خالية لم يكن ورود الوارد موجبا لزيادة ذلك الجسم .

قال الشيخ: في المباحث ان القوة النامية ليس تفرق اجزاء الجسم بل اتصال العضو وتداخل في تلك المسام الاجزاء الغذائية وليس لاحدان يقول التفريق مولم لان التفريق الغير الطبيعي هو المولم لاغير وبهذا ظهر الفرق ايضا بين النمو والتخلخل بمعنى تبدد الاجزاء فانه وان كان فيه ورود لكن النموفيه الانشاء المذكورة التي ليست فيه وفيه ايضا التنبيه على الفرق بين الزيادة بالنمو فيه والزيادة بالسمن لان الاجزاء الغذائية الزايدة في السمن لاينغذ في جو اهر الاعضاء بل انما نراه لصق بها وفي النمو يدخل في جو اهر الاعضاء ويزيد في اقطارها ولقائل ان يقول: ان الغاذية فعلها في حصيل الغذاء و الالصاق والتشبيه وهذه الافعال الثلاثة يفعله النامية ايضا

١ ــ زاوضا : تداخل الاجزاء .

٣٤ـــ زى وزا : الاشياء .

اي ان الغاذية يفعل هذه الثلاثة بمقدار ماتحلل والنامية ازيد ممايتحلل فالغاذية هي بعينهاالنامية لكنها يكون في ابتداء امرهاقوية والمادة مطيعة فبقى بايرادالمثل والزيادة معا ثمانها يضعف بعدذلك فيقوى على ايراد المثل دون الزيادة ويدلعليهان الغاذية فيسن الذبول يورد انقص ممايتحلل وفي سنالوقوف يورد مثل مايتحلل وهواكثر ممايورده وقت الذبول فيكون القوة الواحدة يختلف ايرادهام بالزيادة والنقصان واذا جاز ذلك عندكم فلمما جوزتم انيكون القوة الوارد في ابتداء الامر مايساوى المتخلل فاذايكون الغاذية بعينها هي النامية وانما يختلف حالها لاختلاف الاستعدادات وهــواشكال صعب ، لان قصدالطبيعة منوجود طبايــع الاجناس ،وجودالنوع والاتوقف فعلها علىوجودالجنس ولم يحصل النوع وقصدهامن وجود النوع وجود الشخص والاوقف فعلها على وجود النوع ، ولم يحصل الشخص ، فالقصد الذاتي لها وجودالشخص ، قــدم الكلام في المتولى حفظ الشخص ثماردفه بالكلام على متولى حفظ النوع. وقال: «الثانية» اى القوة التي فعلها لاجل النوع «المولدة وهي التي تفصل جزءا من الغذاء بعدالهضم التام ليصير مبدأ لشخص آخر» من النوع الذي تولد ذلك المني منه اومن جنسه كالبغل ، وهيالحادثـــة للدم على الرطوبات النابته من العروق بل من الاعضاء الى الانثيين فتعين

فيها بتعين استعدبه لقبول الصورة النطفية وذلك بعد تعفنها فانالعفونة

عليها مدارالكون والفساد فيالمركبات وهيالتي بعدالمادة التركيبية خلع

٣٥ زي وزا: استمرائها.

صورة ولبس اخرى ، ولولاالعفونة ماحصل نوع من المركبات كما انه لولاالكيفيات الاول والبسايط له يتبدل صورها فاذا تعلقت النفس النباتية والحيوانية بالمادة تبعها مزاج خاص نوعى غيرالذى به استعدت لقبول النفس كما ان صورة النار الحاصلة باشتداد كيفية الحرارة توجب حصول حرارة اخرى غير الحرارة المستدعية لها فبطل هى و تحصل اخرى تقتضيها الصورة .

واعلم انالشيخ قسم المولدة في القانون الي نوعين: احدهما ماذكره المصنف وهي المحصلة للبدن المولدة للمنى في الذكر والانثيين ، وهي التي يغارف الانثيين ، وثانيهما المفصله للبدن الي اجزاء مختلفة بحسب عضو عضو ويسمى المغيرة الاولى وهي تغارف الانثيين مباحثة للمنى والفعل المذكور انمايكون حالكون المنى في الرحم ليعاوق كل فعل القوة المصورة لان المغيرة بعد الاعضاء والمصورة يلبس كل عضوصورته الحاصلة ، فيكمل بذلك وجود الاعضاء لان هذا الفعل لوكان في الانثيين لكان اذا اختلط المائان ويقرب كيفياتهما احتيج الى مغيرة اخرى ، فاذا المغيرة الاولى يفعل في الرحم .

واماالقوة المصورة فظاهر ان فعلها انمایکون فی الرحم لان المنی فی الرحم به المولدة فی الرحم یستعد بفعل المغیرة لفعل المصورة وهذا النوع الثانی من المولدة قد شبهه باحدی قوتی الغاذیة لفظا ومعنی ، اما لفظا فلان کل واحدة منهما مغیرة واما معنی فلان کل واحد منهما یغیر مادة ویفرقان فی اللفظ بان التی فی المنی یسمتی مغیرة اولی والتی فی الاعضاء مغیرة ثانیة لتقدم الاولی

على الثانية في بدن المولود و في المنى ، بان مادة الاولى المنى ومادة الثانية الدم ومامعه من الاخلاط ، وبان الاولى تفعل الاعضاء والثانية تفعل في الاعضاء ، وبان الاولى لا يقصد في الفعل التشبيه بشيء ، والثاني يقصد في التشبيه .

«والمصورة» قال الاطباء القوة المصورة قوة موجودة في جميع اجزاءالمنى يفعل فيه صور الاعضاء من غير شعور لها بذلك بل فعلها هذا بالتسخير من خالقها «وهي التي تفيد بعداستحالته» اى بعد استحالة الجزء المختزل الذي هومبدء لشخص آخر اعنى المنى «في الرحم الصور» اى تخطيط الاعضاء وتشكيلاتها كالاستقامة والانحناء والاستدارة و المراد بتخطيط الاعضاء تمييزها واول مايتميز هو القلب على مابين في موضعه وقد شوهد من المنى ذلك عندوقوعه في الرحم فانه تعرض له زبدية ثم يندفع الى الوسط مكان القلب ثم بعدذلك يصير علقة ثم مضغة و مدة الاستحالة الاولى ستة ايام او سبعة ايام و في هذه الايام يكون تصوير القوة المصورة من غير استمداد غذاء من الرحم ثم الى ستة عشر يوما يتغذ الدموية ويصير علقة ثم بعدهذا باثنى عشر يوما يصير مضغة ثم بعد هذا ينفصل الرأس عن المنكبين فتبارك الشاحسن الخالقين .

«والقوى والاعراض الحاصلة للنوع» اىللنوع الذى ينفصل المنى عنه اومايقاربه كالبغل.

«وفعل الغاذية لايتم الابالجاذبة والماسكة والهاضمة والدافعـــة» اما توقف تمام فعلها على الجاذبة فلان فعل الغاذية هو تغير المادة الغذائية

واعدادها لان يستعد لقبول الصورةالعضوية ، والمادة لايمكن مجيئها بذاتها وهى ايضاحاصلة عندالعضو فهىمفتقرة الىجاذب يجذبها و ذلك الجاذب هوالقوةالجاذبة.

واما على الماسكة فلان الجاذبة لماجذبت المادة الى العضو ولم يكن شبيهة لجوهره احتاج الى ان يتغير ويستحيل الى جوهره ولان الاستحالة حركة وكل حركة فى زمان فلابدمن زمان فى مثله يستحيل الى جوهره ولان الخلط جسم رطب سيال فيستحيل ان تقف فلابدمن قاسر يقسره على الامدك ، وذلك القاسر هو الماسكة .

واما على الهاضمة فلان احالة القوة الغذائية انمايكون لماهومتقارب الاستعداد للصورة العضوية وانمايكون كذلك بعد فعل القوة التي يجعله متقارب الاستعدادلها وتلك هي القوة الهضمة .

واما على الدافعة فلان الغذاء مركب من جوهرين احدهما صالحلان دسبه بالمغتذى وثانيهما غيرصالح له فلهذا له يكن بدمن بقاء فضلة عن هضم الهاضمة وهذه الفضلة لوبقيت في العضو اضرت بهمن جهة احتباسها في العضو فيضيق عليه المكان ويمنع مادة اخرى يحتاج الى اتيانها الى العضو ولانها تضغط وتثقله وتغير حرارة الغريزية فاحتيج الى شيء يدفع مايقى في العضو ممالا يحتاج اليه وهو الدافعة .

فظهر مماذكرنا تغاير هذه القوى الاربع ولقائل ان يقول: يجوز ان يكون الكل قوة واحدة بالذات واربعة باعتبارات مختلفة فيكون جاذبة عندابتلاع الطعام ومَاسكة بعدذلك ومغيرة عندالامساك و دافعة

للفضل الذى لايحتاج اليه، والواحد انمايمتنع انيصدرعنه اكثر من واحد باعتبار واحد، واما باعتبارات مختلفة فيجو زانيصدر عنه امور متكثرة، لايقال: انانرى بعض الاعضاءضعيفا فى بعض هذه الافعال وقويافى الباقى فلو لاتغاير القوى الموجبةلها استحال ذلك، لانه اناراد بتغاير القوى تغايرها اعتبارا فهو مسلم لكنذلك لايضرنا ولاينفعه وان اراد تغايرها ذاتا فهوممنوع لجواز ان يكون ضعف البعض وقوة الباقى بحسب اختلاف الآلات والشرايط.

«اما الجاذبة فهى فى المعدة وفى الرحم وفى سائر الاعضاء اما فى المعدة فلان حركة الغذاء من الفم اليها ليست ارادية اذ الغذاء لا ارادة له والالكان الغذاء حيوانا متحركا بالارادة وليس كذلك بالضرورة «ولا طبيعية لان الانسان لوقلب حتى حصل راسه على الارض ورجلاه على الهواء امكنه ان يزدرد الزدرادا تاما» ولوكانت طبيعية لما امكنه ذلك لان الطبيعة انما يكون الى جهة واحدة.

«فهى» اىحركته من الفم الى المعدة «قسرية» لايقال: لانسلم ذلك لجواز ان يكون عرضية لانحركة الغذاء الى اسفل ليست هى بو اسطة جسم آخر بل بنفسه واذكانت قسرية فلابد لها من قاسر وهو اما دفع من فوق اوجذب من اسفل «وليس ذلك دفع من الاعلى» بان يقال: الانسان بارادته يزدرد «لان المرى و المعدة وقت الحاجة الى الغذاء يجذ بان الطعام من الفم

٣٦ مت وچاپي : يزداد ازدراداً .

عندالمضغ منغير ارادةالحيوان» فتعين ان يكون ذلك جذبا من اسفل بان يجذب المعدة الغذاء بقوة جاذبة فيها ويدل عليه قوله:

«والمعدة يجذب الطعام الموافق بسرعة فانه اذاحصل فيها طعام وبعده حلوواستعمل القى فان القى يخرج الحلو فى آخره و ذلك لجذب المعدة اياها الى قعرها» وهو المطلوب «وامافى الرحم فلانها اذاكانت قريبة العهد بانقطاع الطمث» اى دم الحيض «وخالية عن الفضول» وخصوصا اذاكانت مع ذلك بعيد العهد بالجماع . «يجد الانسان وقت الجماع ان احليله يجذب الى داخل» فلو لم يكن فيها قوة جاذبة لما امكنها جذب الاحليل .

«واما في ساير الاعضاء» فلان الاخلاط الاربعة ممتزجة في الكبد ثم يتميز كل واحدمنها عن صاحبه وينصب الي عضو مخصوص فلولم يكن في كل واحدمن تلك الاعضاء قوة جاذبة لذلك النوع من الرطوبة لاستحال ان يتميز تلك الرطوبات بعضها عن بعض بنفسها ولاستحال ان يختص كل عضو برطوبة معينة واليه اشار بقوله: «فلانه لولا وجودها فيه لما اختص كل عضو لغذاء يخصه» والتالى باطل على مايدل عليه المباحث الطبية ، فعلم ان كل عضو يجذب ما يو افقه من الغذاء ففيه قوة جاذبة وهو المطلوب.

«واما الماسكة ففعلها فى المعدة اقتضاء ان يحتوى المعدة على الغذاء احتوائا تاما بحيث يماسه من جميع الجوانب» الى ان يهضمه الهاضمة «ولا يكون ٢٠ بينها و بينه فرجة» المهربة «وليس ذلك» اى الاحتواء

٣٧ زي وزا: باسقاط هذه العبارة .

التام «لامتلاء المعدة» لانه لوكان كذلك لماحصل عندكون الغذاء قليلا وليس كذلك «فان الغذاء اذاكان قليلا والماسكة قوية ولاقته المعدة» اى الغذاء «جاد الهضم ومتى لم يكن كذلك» اى الماسكة قوية بل كانت ضعينة والمعدة لايلزم الغذاء «حصل فى البطن قر اقر و بطوء استمراء» وذلك يدل على ان الاحتواء احتواء تاما حاصل فى الاول وغير حاصل فى الثانى .

«ويدل على وجودها» اى على وجودالماسكة فى المعدة احتوائها على الغذءا من كل جانب بحيث لايمكن ان يسيل منه اى من ذلك الغذاء «شىء اذا شرحنا بطنه فى الوقت» اى فى وقت التناول .

«وفى الرحم» اى ويدل على وجودها فى الرحم وجهان: احدهما «كونها منضمة انضماما شديدا بعد انجذاب المنى اليها» وحصول الحيل «بحيث لايمكن ان يدخل فيها طرف الميل» فاذا اذا شققنا بطن الحيوان الحامل من اسفل السرة الى اقرب الفرج وكشفنا عن الرحم برفق وجدنا الرحم كماذكرنا وثانيهما قوله: «ولانه لولم يكن فيها ماسكة لنزل المنى لاقتضاء ثقله ذلك» اى النزول ، ولوكان كذلك لما انعقد الحيوان لامتناع انعقاده بدون المنى الذى هومادته.

«وفى سائر الاعضاء» اى ويدل على وجود الماسكة فى سائر الاعضاء «لهذاالسبب بعينه» اذلولم يكن هذه القوة موجودة فى كل عضو من الاعضاء لما وقف الخلط الذى جذبته الجاذية الى الاعضاء ، ريثما تفعل فيه الهاضمة فعلها ولوكان كذلك لما اغتذى شىء من الاعضاء اغتذء تاما .

«واما الهاضمة فهى القوة التى تغير الغذاء الىحيث يصلح لان يصير جزءا من المغتذى بالفعل و مراتب الهضم» بحسب كمال فعله ونقصانه «اربع الاولى فى الفم» ويدل عليه وجه لمى وانى اما اللمى فاليه اشار بقوله: «فان سطحه متصل بسطح المعدة» على مايدل عليه التشريح ففيه قوة هاضمة فاذ الاقى المضوغ احاله احالة ما فينهضم المضوغ بعدملاقاته لهو يعين الريق سطح الفم على الاحالة والتغيير بما استفاده من الحرارة الغريزية ولذلك امر الاطباء باطالة لمضغ فيكون الانهضام اكثر واما الانى فاليه اشار بقوله:

«فان الحنطة الممضوغة تفعل في انضاج الدما ميل مالايفعله المطبوخة» فلولم يكن في الحنطة الممضوغة هضم مالكان فعلها في انضاج الدما ميل والجراحات مثل المدقوقة المبلولة بالماء او المطبوخة فيه فان قيل فعل الممضوغة ليس لانهضامها بل لما يخالطها من الريق وهذ الايوجد في المبال بالماء والمطبوخ فيه قلنا الريق وانكان معيناله على ذلك لكن الممضوغة لا تخلو عن هضم ما وانضاج بدليل ان الريق وحده لا يحصل منه هذا الفعل المحسوس الحاصل من الممضوغة وفيه نظر.

«وتمامه» اى وتمام الهضم الاول «عندمايرد» اى الغذاء على المعدة وهو ان يصير الغذاء شبيها بماء الكشك الثخين» فى بياضه وقوامه وملاسته ويسمى كيلوسا وهولفظة سريانية وضعت لهذا الجسم المستحيل فى المعدة كما ان الكيموس لفظة سريانية وضعت للخلط «وينحدر» اى ماصارشيها بماء الكشك الثخين اعنى الكيموس لاكله بل لطيفه ولاكله بل بعضه «الى

الكبد» منطريق العروق المسماة بما ساريقا وهي العروق الواصلة بين الكبد وبين اواخر المعدة وجميع الامعاء اذالكيموس اذاكمل انهضامه في المعدة انجذب بعض مالطف من اواخر المعدة الى الماساريقا والباقي يندفع من البّواب الى المعاء الدقاق على اختلاف مراتبها ثم الى الغلاظ ايضا على اختلاف مراتبها واذا حصل فيالامعاء انقسم الى قسمين فضل وغيرفضل فالفضل يندفع الىطريق المعاء المستقيم وغيرالفضل وهو ايضا لطيف الكيلوس انجذب من المعاء الى فوهات ماساريقا المتصلة بها ثم يندفع لطيف الكيلوس من الماساريقا الى العرق المسمى باب الكبد ومنه الى العروق المتصغرة المتضامكة التي من شعب الباب اليجميع الكبد لعدم خلوشىء من الاجزاء المحسوسة للكبد عن تلك الشعب وصار كل الكبد ملاقيا لكلالكيلوس فينهضم الهضم الثانى وينخلع الصورة النوعية الغذائية و يستحيل الى الاخلاط الاربع التي هي الدم والصفراء والسوداء والبلغم والله اشار يقوله:

«والثانية» اى المرتبة الثانية من مراتب الهضم «فى الكبد وهى ان يصير بحيث يحصل منه الاخلاط الاربعة» ثم يندفع الخلط فى العظيم الطائع من جذبة الكبد فليسلك فى الاوردة المنشعبة منه ثم فى جداول الاوردة ثم فى سواقى الجداول ثم فى رواضع السواقى ثم فى العروق الليفية الشعرية ثم يترشح من فوهاتها فى العروق المذكورة انهضاما ثالثا وغايته احالة الخلط الى الرطوبة الثانية واليه اشاربقوله:

«والثالثة في العروق وهي ان يصير بحيث يصلح لأن يصير جزء من

المعتذى بالفعل» ثم ينهضم فى الاعضاء انهضاما رابعاً من حينما يترشح الدم فى فوهات العروق الى ان يتشبه بالعضو وغيته احالة الرطوبات الثانية الى جواهر الاعضاء المتشابهة الاجزاء فنسبة العروق الى الاعضاء كنسبة المعدة الى الكبد فى ان كل واحد منهما معدلفعل الذى يعده واليه اشار بقوله:

«والرابعة فى الاعضاء فان الاخلاط اذا توزعت على الاعضاء انهضمت انهضاما آخر» وفى البعض النسخ انهضاما للكمال ومن الاطباء من جعل الهضوم ثلاثة والحق انها اربعة كماذكره المصنف لان اثنين منها يحصل فيهما انقلاب الصورة وهما الكبدى والعضوى والاول منهما يتقدم استعدادة فى المنهضم بتغير بعض كيفياته فوجب ان تتقدم الثانى ماتقدم الاول حتى يستعد المنهضم لانخلاع وقبول الصورة العضوية كمااستعد الاول لانخلاع صورته فى الكبد بمافعلته المعدة فيه من الاستعداد وفائدة تكثرها تلطيف الغذاء وتميز فضوله حتى يستعد لان يكون جزء من هذا البدن الشريف الذى هومحل اشرف الصور.

«وللهاضمة فعلان»: احدهما «احالة ماجذبته الجاذبة وامسكته الماسكة الى قوام يتيهياً لان يجعله الغاذية جزءا من المغتذى بالفعل التام» ويجب ان يعلم ان الوارد لا يتهياء لفعل القوة الغاذية فيه لفوائد فقط بل ان يصير استعداده للصورة العنصرية مقارنا لاستعداده لصورته النوعية وانما يمكن ذلك اذا استحال الى مزاج صالح للاستحالة الى الغذائية بانفعل فيكون مجموع المزاج الصالح والقوام مهياء لفعل القوة الغاذية فيه ، و

ثانيهما قوله: «وتهيئة الفضل» وهوالذي ليسمن شانه ان يتشبه بالمغتذى «لقبول فعل الدافعة بتلطيف الغليظ» انكان المانع من سهولة الاندفاع الغلظ «وتلغيظ الرقيق» انكان المانع الرقة «وتقطيعه٣٨» انكان المانع اللزوجة فان قلت: الشيء كلما كان ارق كان اندفاعه اسهل فلما ذاجعل المصنف الغلظ احدالامورالمسهلة للدفع . قلت : الرقيق قد ينتشر ب جرمالوعاء معدة كانت اوغيرها لرقته فيبقى تلك الاجزاء المنشريةفيه ولايندفع واما اذا غلظلم ينتشربه العضو فيندفع بالكلية وكل واحد من هذه الافعال ترقيق الغليظ وتغليظ الرقيق وتقطيع اللزج يسمى الانضاج، ليس المراد حصر الانضاج فيهذه الثلاثة حتى يوافق كلام الشيخ فالنضج على مافسره الشيخ هواحالة الحرارة للجسم ذاالرطوبة الى كيفية موافقة لمقصود الطبيعة والهضم على مافسره الشيخ ايضا هواحالة الغذاءاليقوام معد لقبول صورالاعضاء وهواخص من النضج اذالغذاء ذورطوبة والقوام المذكور كيفية موافقة لمقصود الطبيعة فكل هضمنضج وليس كل نضج هضما كنضج الفضول.

لايقال: تعريف النضج بماذكره الشيخ باطل اما اولا فلانه يخرج منه نضج الخلط الحاركالصفراء فان الاطباء اتفقوا على ان نضجها بارد واما ثانيا فلانه يخرج منه نضج الاخلاط اليابسة والغذاء اليابس لانانجيب عن الاول بان منضج الخلط بالحقيقة هو الطبيعية والهاضمة في ذلك هو الحرارة الغريزية واما الاشياء الباردة في نضج الصفراء والحارة في نضج البلغم

٣٨ زه وزد: تنظيفه.

فمعينات للطبيعة وعن الثانى بان تلك الاشياء لا تخلوا عن رطوبة ما فيصدق عليها انها ذات رطوبة والدليل على وجود الهاضمة تغير الغذاء فى المعدة وظهور طعم الحموضة فى الحشاء ثم تمام الاستحالة .

«واما الدافعة فلانه لولا وجودها لماوجدنا الامعاء عندالتبرز كانها ينتزع من مواضعها لدفع مافيها الى اسفل وكذلك الاحشاء» اى ولما وجدنا الاحشاء كانها تتحرك الى اسفل وكذلك لما وجدناالمعدة كانها تتحرك الى الفوق عندالقى ودفع مافيها لكنها نحس بترعرعها وبحركة الاحشاء تبعالها الى فوق والدليل على وجودها فى الرحم حركتها شديدة ظاهرة عندالولادة الطبيعة اوعندموت الجنين الى حين يدفعه .

«واما المولدة فمحلها هوالمنى وهوفضل الهضم الاخير» الذى يكون في الاعضاء وذلك انمايكون «عند نضج الغذاء فى العروق أو صيرورته مستعدا استعدادا ثانيا الان يصير جزا من الاعضاء» و الدليل على انذلك انمايكون عند صيرورته مستعدا لاستعداد المذكور قول «لان الضعف الحاصل من استفراغ المنى اقوى من الحاصل من استفراغ امثاله من الدم لايجاب» اى لايجاب استفراغ المنى «الضعف فى جوهر الاعضاء الاصلية» اى المتكونه من المنى «دون الدم» فانه لايوجب من الضعف فى جوهر الاعضاء الاصلية الاصلية فانه بعدلم يتشبه بالمغتذى فلايكون استفراغ موجبا لذلك الضعف فان قلت المنى لما كان فضل الهضم الاخير فالواجب موجبا لذلك الضعف فان قلت المنى لما كان فضل الهضم الاخير فالواجب

۱ ـ ذی وچاپی : تاماً .

٣٩ چاپي وزد: في الاعضاء.

انلايوجب استفراغه الضعف قلت المنى فضل بمعنى ان المولدة اختزلته لان يتكون منه آخر لالانه ليس من شانه ان يتشبه بالمغتذى فان من شانه ان يصير جنء عضو ولذلك يوجب الضعف استفراغه واعلم ان الاطباء لمارأوا ان البدن الحى مستعد لما لا يستعدله البدن الميت ولم يكن لهم معرفة بالنفس حتى يعلموا ان ذلك بسبب كون النفس متعلقة بالبدن الحى دون الميت اعتقدوا ان فى البدن الحى قوة معدة للحسن والحركة وافعال الحياة وسموه القوة لحيوانية على ماقال:

«والقوة التى بها تستعدالاعضاء لقبول الحس والحركة الأرادية تسمى القوة الحيوانية معانها عديمة الشعور» يريدان تلك القوة لماكانت عديمة الشعور فكان يجب انيسمى طبيعية لكن العادة جرت بتسميتها حيوانية ولانزاع فى التسمية والشيخ لم يتعرض لاثبات هذه القوة فى شىء من مصنفاته الا فى القانون تبعاً للاطباء .

«واحتجوا عليها» اى على القوة الحيوانية بل على ائباتها «بان بقاؤ مافى العضو المفلوج من العناصر المتضادة المايلة على الانفكاك على الاجتماع بقاسر يعين العلى الامتزاج» .

«وليسهو» اى القاسر «المزاجوتوابعه» كاللون والرائحة وغيرهما «لتأخره عنه» اى لتاخر كل واحد من المزاج ومايتبعه من الامتزاج فاذن ذلك القاسر قوة متقدمة على الامتزاج حافظة له فهذه القوة اما ان يكون قوة

٠٤ - چاپي وزه: المتمايلة .

۱٤ ـ زي وزا وچاپي : يقسر .

الحس والحركة اوقوة التغذية او نوعاً ثالثاً ولاجائز ان يكون الاول على ما قال:

«وليس» اى القاسر «قوة الحس والحركة الارادية لانتفائها عن العضو المفلوج» والا لكان العضو المفلوج حساسا متحركا فلم يكن مفلوجاً وفيه نظر لجواز ان يكون قوة الحس والحركة باقية فى العضو المفلوج الا ان آثارها لايظهر لمانع اذا نتفاء الاثر قديكو ن بعدم المقتضى وقد يكون بحصول المانع فعدم الاثر لايستلزم عدم القوة على التعيين .

واعلم انالاطباء قالوا انالعضو المفلوج فاقد القوة النفسانية اما لانالمزاج يمنع عن قبولها اولشدة عارضة بينه وبينالدماغ فىالاعصاب المنبثة فيه فمنعت نفوذالروح الحاملةلها ولوصح ذلك لميتوجه هذا النظر اذدخل كلامهم على عدم القوةالمذكورة ولم يبق احتمال بقائها الذى هوالمدار للنظر لكن البيان فى الدقيق ولاجائز ان يكون الثانية على ماقال:

«ولاقوة التغذية» اىوليس القاسر قوة التغذيه «والالكانالنبات مستعدا لقبول الحس والحركةالارادية» لكونها موجودة فى النبات وليس لقائل ان يقول سلمنا ذلك لكن لانسلم ان التالى باطل فان النبات مستعد لهما لكنه تعذر حصولهما لفقدان الآلات لان ذلك الاستعداد يكون حينئذ عبثا.

«فهو» اى القاسر «قوة اخرى» وهى التى تسمى القوة الحيوانية قالوا وهو اول قوة تحدث فى الروح اذا حدث الروح من لطافة الاشباح

وفيه نظرلان قوله القاسر يجب ان يكون مقدما غير لازم لان القاسر نوعان: قاسر على الاجتماع وقاسر حافظله خوفا من الافتراق ، والذي يجب تقديمه هو الاول لامطلق القاسر.

الاترى انه لمااشتهران النفس هىالقاسرة للعناصر على الاجتماع قالت الفلاسفة انها تحدث بعدحدوث المزاج وحدوثه بعداستعدادالمادة وهو بعداجتماع الاجزاء العنصرية وهو بعد وجودالقاسر فلوقلنا انهاهي القاسرة على الاجتماع لزم تقدم الشيء على نفسه بمراتب وهومحال وعند هذا قالوا انالقاسر لاجتماع الاجزاء العنصرية في المني نفس الابوين ثم اذاحصل في الرحم فنفس الام ثم اقتضت النفس الخاصة تولت حفظه و تدبيره فاذن لايجب انيكون كل قاسر متقدما وايضا القوة الحيوانيةفي جميع القوى البدنية التي من علائق النفس الناطق التي لاتفاض عملي البدن الابعمد فيضان النفس التمي لايحصل الابعمد الاستعداد لمسزاج خاص على ماذكرنا و اذاكان كذلك فكيف يجوز تقدمها على هذهالمراتب وايضا لقائل ان يقول: لانسلم ان القاسر على اجتماع العناصر في العضو المفلوج اذا كان قوة التغذية لكان النبات مستعدأ لقبول الحس والحركة الارادية وانمايكون كذلك لوكان القاسر على الاجتماع هُوالقوة المعدة لافعال الحياة اماان يكون هوالقاسر على الاجتماع اوغيره فانكان الاول يتم ماذكرنا سالما مماذكرتم من المنع وانكان الثاني فاما ان يكون الحس والحركة اوقوة التغذية او غيرهما ، والاول باطل والا لكان كلعضوحي حساسا متحركا وليس كذلك فان

العضو المفلوج حى ولذلك لم يعرض لهما يعرض لابدان الموتى من العفونة والفسادوليس حساساً متحركا وكذاالثانى والالكان النبات مستعدالقبول افعال الحياة فتعين الثالث وهو المطلوب.

«وجوابه ان يقول: لانسلم انه لوكان» اى القاسر «قوة التغذيه لكان النبات مستعداً لذلك فانه يجوزان يكون غاذية النبات مخالفة بالنوع لغاذية الانسان» ويكونان متحدتين فى الطبيعة الجنسية ويمكن ان يجاب عنه بان الكلام فيما بعد لقبول قوة افعال الحياة ومنها التغذية فلو كان المعد لقبول قوى الحسو الحركة والتغذية احديها لاعدت لنفسها و هو محال الاان لقائل ان يقول: يجوز ان يكون المعد تعلق النفس كما هو رأى المعلم الاول وهو الحق ، لاان المعد هو المزاج كما قيل لان مسن الجائز ان يكون مزاج بدن الحى والميت واحداً كمن غرق وهو صحيح المزاج فلوكان المزاج هو المعد لكان بدن هذا الغريق مستعداً لقبول الحس والحركة وفيه نظر لا يخفى على من له ادنى فطنة.



## «المبحثالثاني»

## «في النفس الحيو انية»

«وهى كمال اوللجسم طبيعى آلى منجهة ماتدرك الجزئيات و تتحرك بالارادة» فقوله منجهة ماتدرك الجزئيات وتتحرك بالارادة فصل ميزه عن النفس النباتية .

«والقوى الحيوانية اما مدركة واما محركة» ولانالادراك متقدم على الحركة الارادية طبعا لكونالحركة الارادية مترتبة على الادراك قدم المدركة على المحركة «والمدركة اما ظاهرة واما باطنة ، والظاهرة هي الحواس الخمس وهي اللمس والذوق والشم والسمع والبصر» ولم يقم برهان على امتناع وجود قوة سادسة بل يجوز وجودها وان لم نعلمها فانالانسان لوفقد بعض الحواس الخمسة لم يتصوره اصلا مع تحققه في نفسالامر اذالعنين لايتصور لذة الجماع والاكمه لايدرك ماهية الابصار والالوان ، فالمحصور في الخمس هو المعلوم لنامن الحواس لا ماهو اللامسة اهم الحواس للحيوان والدليل عليه ان كل حيوان مركب من العناصر الاربعة وصلاحه باعتدالها وفساده بغلبة بعضها فلابدله من قوة مها يدرك المنافي كالهواء المحيط به المحرق اوالمجمد لتحرزعنه وتلك

القوة هى القوة اللامسة ولهذا كانت قوة اللمس فى كل الجلد وان كانت فى جلد باطن اليد أقوى لاسيما جلد الاصابع منه وخصوصا جلد انملة السبابة ولاجل ان اللمس لاجل ان يتحرزبه عن منافيات المراج بالهرب والتنجى وجب ان يكون كلامس متحركا بالارادة حتى الاسفنجات فان لها حركة انقباض وانبساط ولولاهمالما عرف حسها .

والذوق واندلت على المطعومات الباقية بها الحياة فهو مخلوق لجلب المنفعة ودفع المضرة واستيفاء الاصل متقدم على جلب المنفعة و ايضاكل واحد من الحواس لما اختص بعضومعين واللمس تمام للكل فعلم منذلك انه اهم ويدل عليه ايضا ان الحياة لايمكن ان يبقى بدون اللمس بخلاف الحواس الباقية ولكونه اهم واشد احتياجا اليه بدأ بالقوة اللامسة و قال:

«اما اللمس فهو قوة منبثة على خميع جلدالبدن» من جهة انتساب الروح الحامل لها «يدرك بهاالحرارة والبرودة والرطوية واليبوسة وغيرها من الملموسات» كالصلابة واللين والملاسة والخشونة «وتفرق الاتصال وعوده» اى وعود الاتصال لاعودالزائل بعينه لاستحالة اعادة المعدوم بعينه بلعود مثله واختلفوا فى ان القوة اللامسة قدوة واحدة او كثيرة فذهب اكثر المحققين ألى انها قوى كثيرة كل قوة تدرك جنسا من التضاد فيكون اللمس عندهم بقوى اربع فيكون القوى المدركة فى الظاهر عند هؤلاء ثمانية ، قالوا ولما انتشرت هذه القوى اى الاربع فى جميع الاعضاء

٤٢ مت وچايي : فقوة مثبتة .

على السوية لشدة الحاجة اليها ظن انها قوة واحدة والذى الجأهم الى تعديد القوى في اللمس الاصل الذى مهدوه في تكثير القوى وهو ان القوة الواحدة لا يصدر عنها اكثر من واحد واذا كان كذلك وهيهنا محسوسات مختلفة فيجب ان يكون القوى المدركة مختلفة وهي الحاكمة بين الحار والبارد والحاكمة بين الرطب واليابس والحاكمة بين الخشن والاملس والحاكمة بين الخشن والاملس والحاكمة بين الضف الا انه لا يلزم ان يكون لكل قوة آلة مخصوصة بل تحتمل ان يكون لها كلها آلة واحدة.

قال الشيخ في الفصل الثالث من المقالة الثانية من علم النفس من طبيعيات الشفاء وليس يجب ضرورة ان يكون لكل واحدة من هذه القوى آلة يخصها بل يجوز ان يكون آلة واحدة مشتركة لها ويجوز ان يكون هناك انقسام في نفس الآلات غير محسوس.

ولقائل ان يقول: انكم اذا جوزتم ادراك كل واحدة منها مضادة بواحدة فيجب ان يدرك الصغير المحكوم عليها بالمضادة والالم يمكن الحكم بان احدهما مضاد، للاخر واذا ادركت القوة الواحدة الضدين كالحرارة والبرودة مثلافلم لا يجوز ان يدرك باقى الكيفيات ولان القوة الذائقة اهم الحواس للحيوان المغتذى بعداللمس فان الاخص بها فى النفع ان يحترز به من الضار والموذى كمامر ولانه ربما تركت من الطعم واللمس اجناس لا يتبين تغايرة كالحرافة فانها تفرق وتسخن وتنفعل عنها سطح الفم انفعالا لمسياولها اثر ذوقى فيرد اثر القوة الذائفة واللامسة على النفس

كاثر واحد من غير تميز في الحس ولانها تشبه القوة اللامسة في افتقارها في ادراك الطعوم الى المماسة لا انه يحتاج مع ذلك الى رطوبة عذبة عديمة الطعم اورد القوة الذائقة عقيب اللامسة فقال:

«واماالذوق فقوة منبثة في العصب المفروش على جرم اللسان و ادراكه مشروط باللمس والرطوبة العذبة» العديمة الطعم «التي في الفم ليخالطمايرد على اللسان ويحصل الاحساس بكيفيته» وانمايجب ان يكون عذبة عديمةالطعم ليؤدى ذلك كماهو فانالمريض اذاتكيفت هذهالرطوبلة بكيفية طعمالخلطالغالبفيه فانهالاتؤدىطعومالاشياء المأكولةوالمشروبة الامشوبة وتوسط هذهالرطوبة في ادراك الطعوم اما باذيخالطها اجهزاء ذىالطعم ثم يعرض فىاللسان مخالطةلها واما بان يتكيف تلك الرطوبة بالطعم الوارد منغيرمخالطة فانكان الواقع هوالاول فلا فائدة فيتلك الرطوبة الاتسهيل وصول المحسوس الى الحس فيكون هذا الاحساس بملامسة المحسوس منغير واسطة وانكان الواقع هوالثاني كان المحسوس بالحقيقة هوتلك الرطوبة ويكون الاحساس بالطعم بلاواسطة فعلى كل واحد منالتقديرين يكون احساس القوة الذائقة بمحسوسها بلاواسطة حتى لوامكن وصول المحسوس الخارج الى الحس دون هذه الواسطه كان الذوق حاصلا بخلاف الابصار الذي لابتد فيه منالمتوسط والحق انكل واحد منهذين الوجهين محتمل الاانه انكان الحق تكيفالرطوبة بطعم الوارد عليها لايكون ذلك بانتقال اليها ، اذانتقال العرض محال بلمخالطة ذى الطعم بعدها وافاضة ذلك الطعم عليها من المفارق.

واعلم انالحكماء الجاعلين قوة اللمس قوى متعددة بتعدد المذوقات و كذا الملموسات لم يجعلوا قوة الذوق قوى متعددة بتعدد الموايح والمعرف قالوا: لان قوة والشم وقوة الابصار متعددة بتعدد الروايح والمعرف قالوا: لان الحاكم على نوع واحد من التضاد يجب ان يكون قوة واحدة والمضادات والملوسات كثيرة فان بين الحرارة والبرودة نوعا من التضاد غير النوع الذى بين الرطوبة واليبوسة وكذا في القي الملموسات واما الطعوم و ان كانت كثيرة فليس بينها الانوع واحد من التضاد وكذا الروايح والالوان ودرجة آخر مدرك الحواس ماعد اللمس وهي الروايح والطعوم مسن الكيفيات التوالي الحادثة من تفاعل الكيفيات وان كانت يوجد في المركبات مكسورة السورة فهي اقرب الى البساطة من الكيفيات التوالي فالتبايس الواقع بين الالوان والطعوم والروايح ولذلك اتعددت قوى اللمس دون باقي الحواس وفيها بحث .

«واماالشم فقوة مودعة في زائدتي مقدم الدماغ شبيهتين بحلمتي الثدى يدرك مايلاقيها من الروايح» والذي يدل على ذلك بطلان هذه القوه عند فساد مزاج هذا العضو من الدماغ معسلامة ساير الاعضاء.

«وليسادراك الرايحه بان يتحلل من الجسم ذى الرائحة شى ويخالط الهواء ويصل الى الحساسة كمازعم قوم والا لاستحال ان يتحلل من المسك اليسير ما يحصل منه رايحة منتشرة انتشارايمكن ان ينتشر منه فى مواضع كثيرة » رايحه مثل الرايحة الاولى التى يحصل من المجموع ويؤكده

١- زاوزي : المحاسة .

عدم امتصاص وزن الجسم ذى الرابحة وحجمه مع بلارابحة منه المحال العظيمة .

«بللانالهواء يتكيف بتلكالكيفية ويؤديها الى الحس» نعم البخار المتحلل من جرم ذى الرابحة تدخل فى ذى الرابحة ولولا ذلك لما كانت انرابحة يزداد بتنويره بالذلك وغيره وزعم بعضهم الرابخة يتادى السى الشم لابتحلل شىء ولا باستحالة الهواء المتوسط لان الجسم ذا الرابحة يفعل فى الجسم الخالى عن الرابحة من غيران يفعل فى الجسم المتوسط بينهما قالوا الامتدع ان يتحلل من الجسم ذى الرابحة اجزاء سافر نحو مأتى فرسخ اوان يبلغ استحالة الهواء من الرابحة مسيرعشرة ايام.

فانه حكى فى التعليم الاول ان الرخمة قد انفعلت من مسافة مأتى فرسخ برايحة جيفه حصلت من جوب وقع بين الهواء بما بينها ، ولان احالة الذر للهواء وما قابلها من الاجسام اشد من احالة ذى الرايحة المحيل للهواء مع ان النار القوية يسخن ماحولها ولايبلغ المسافة البعيدة بخلاف الرايحة ، ورد بجواز نقل الرياح القوية روايح الجيف الى بلاد الرخمه بها فيحس بها وهى محلقه فى الجو العالى فيقصدها على انه يجوز ان يكون الرخمه ادركت الجيف بحس البصر وهى طايرة فى الجو العالى الذى هو اعلى من قلل الجبال بكثير فان قلل بعض الجبال مرتفعة بحيث يرى مسن مراحل واما قولهم احالة النار اشد فممنوع والذى يدل على فساد قولهم انه اذافرضنا عدم جسم له رايحة ، ودفعه: يبقى رايحة فى الهو الامحالة وهو اما الاستحالة اومخالطة .

«واماالسمع فقوةمودعة فى العصب المفروش فى مقعر الصماخ تدرك ما يؤدى اليها الهواء المنظغط بين قارع ومقروع» وقدمتر الكلام على قدر الحاجة مفصلا فلاحاجة الى الاعادة واعلم انهم اختلفوا فى ان المسموع من الصوت هو الصوت القائم بالهواء القارع للصماخ فقط او الصوت القائم بلوك يكون محسوسا وحال كونه فى خارج الصماخ قبل القرع حين سلوك الى الصماخ محسوس ايضا فذهب بعضهم الى الاخير مستدلاً عليه بانااذا سمعنا صوتا فاناندرك جهته وقربه وبعده ولوكان المسموع هو الصوت القارع فقط لم يدرك الجهة والقرب والبعد لانتفاء اثر التموج عند القرع واليه اشار بقوله:

«والصوت القائم بالهواء الواصل الى الصماخ مسموع وهو ظاهر» لا نزاع فيه لاحد «وكذاالقائم بالخارج» اى بالهواء الخارج عن الصماخ «والا لما ادركنا جهته» لان الجهة لا يبقى لها اثر فى التموج عند بلوغه الى الصماخ كما ان اليدتلمس ماتلقاها ولا يشعر به الاحيث تلمسه ولا يفرق بين وروده من اليمين او من اليسار لان اليد لا يدرك الملموس حين ماكن فى اول المسافة بل حين انتهى اليه لا يقال انما تدرك الجهة لان الهواء القارع انما توجه الينا منها وانما تميز بين القريب والبعيد لان الاثر الحاصل من القرع القريب اقوى من الحاصل من البعيد لا نا نقول الصوت قديكون على اليمين من السامع وهو يسد الاذن الذي قرب و يسمع الصوت بالاذن و يشعر بتوجه الصوت من جهة اليمين مع التموج وصل السي يمينه اولا ثم انعطف بتوجه الصوت من جهة اليمين مع التموج وصل السي يمينه اولا ثم انعطف على يساره ثانيا فاذن بطل ما قالوه من ان ادر الك الجهة لاجل ان القارع على يساره ثانيا فاذن بطل ما قالوه من ان ادر الك الجهة لاجل ان القارع

ورد منها ، ثم لوكان الامر كماذكروافى ادراك القرب والبعد لكنالاندرك الفرق بين البعيد القوى والقريب الضعيف ولكنا اذاسمعنا صوتين مختلفتين بالشدة والضعف المساويتين فى البعد وجب ان نحكم على مذهبهم ان الاشد اقرب والاضعف ابعد يكون اثر القريب عندهم اقوى من البعيد وليس كذلك .

«واما البصر» فهوقوة مرتبة فى التقاطع الصليبين العصبتين الاتيتين الى العينين على التفصيل المذكور فى كتب التشريح من شأنه الادر الكو الاشكال وربما كان لبعض الحيوانات قوة على ادر الله الالوان ون الاشكال كما يقال فى الجلد عنه العيم انه يشاهدله عينان اذا كشف الجلد عنه ما واختلفوا فى كيفية هذا الادر الله فزعم الرياضيون انه بخروج الشعاع وهو ان يخرج من العين جسم شعاعى على هيئة مخروط رأسه يلى العين وقاعدته يلى المبصر والبه اشار بقوله:

«فزعم اصحاب الشعاع ان الابصار بخروج الشعاع<sup>3</sup> من البصر وملاقاته المبصر» ومنهم من قال بالاحالة وهو ان الهواء ينفعل من شعاع العين فتحيل الشعاع الى جنسه فيصير آلة في تأدية المبصرات وذهب الطبيعيون الى انه بالانطباع وهو ان تنطبع صورة المرئى في الرطوبة الجليدية بتوسط جرم شفاف ثم قالوا ان الادراك انمايكون عند التقاء العصبتين واما قبل ذلك فعاوقه الادراك والا ادركنا الشيء الواحد شيئين والحق ماذهب اليه

٣٤ ـ زي وزا: الاطلال.

٤٤ زى وزا: في الجليد .

٥٤ مت : جسم شعاع ، چاپي : جسم شعاعي .

الطبيعيون عندالشيخ وتبعه المصنف دون الرياضيين على ماقال :

«وهو» اىزعم اصحاب الشعاع «بطل» وذلك لوجوه ثلاثة: الأولقوله: «والا» اي لوكان حقا «لوجب ان نرى بعض ماليس في مقابلتنا عندهبوب الرياح لتشوش الشعاع وانتقاله الى الجهات المختلفة» والثاني قوله: «ولانحرفت الافلاك عند رؤية الكواكب ولتداخلت الاجسام عند رؤية مافي باطن الزجاج» لان الشعاع الخارج من العين امتنع ان يكون عرضا لانالعرض يستحيل عليه الانتقال فلايوصف بالدخول والخروج فتعين ان يكون جسما اذلاوجه لسائرهما فيلزم ماذكره من انخراق الافلاك عند رؤيةالكواكب «والتوالي» اىرؤية غيرالمقابل وانخراق الافلاك وتداخل الاجسام «باطلة» فالمقدم وهوان الابصار بخروج الشعاع من العين وملاقاته المبصر باطل وهوالمطلوب وذكر بعض حكماء الزمان انهذاالوجه يتوجه على جميع اشعة الكواكب والشمس ، فكل ما هو جوابالطبيعيين فهو جوابالرياضيين وقد ينتهى فىذلك لانالطبيعيين لايقولون بخروج الاشعة منالكواكب والشمس وملاقاتها للمستضىء بل يقولون سبب الاستضائه حدوث الضوء في القابل المقابل دفعة والثالث قوله:

«ولان حركته» اىحركة الشعاع «حينئذ » اىعلى تقدير ان يكون الابصار بخروج الشعاع من البصر وملاقاته للمبصر «اما طبيعية اوقسرية اوارادية والاول باطل والالكانت» اى حركة الشعاع «الى جهة واحدة» فوجب ان لايرى الامن تلك الجهة واللازم كاذب لحصول الرؤية من جميع الجهات «وكذا الثانى» اى باطل «لان القسر خلاف الطبع ، ولاطبع ، فلا

قسر ، وكذاالثالث اى باطل .

«والا لكان الخارج حيوانا متحركا بالارادة» على تقدير ان يكون تلك الارادةله «فكان الادراك» اى الابصار «حاصلاك لالنا» وهومعلوم البطلان بالضرورة واما انكانت الارادة لنا فكان لنا ان نفتح البصر ولا نرى المضيءاو المستضيء الذي في مقابلتنا معسلامة الآلة بان يفيض الشعاع الينا بالارادة وليس كذلك فاذن ظهر انالابصار ليس بخسروج الشعاع والذى يدل على بطلان ان الابصار باحالة الشعاع الهواء المتصل بالمرئى خاصة إن انتقال الهواء واستحالته يقبل الشدة والضعف فلــوكان الابصار باحالة الشعاع الهواء الىكيفية صالحة لحصول الابصار كانت الكيفية المقتضية للابصار اقوى عندكثرة الناظرين لشدة الانفعال من المجموع فاذا اجتمعت جماعة من ضعفاء البصر وجب ان يكون ادراكهم للشيء اتم مما عندالانفراد وايضا وجب اذيري ضعيف البصر مع الاقوياء اشد مما فيحالة الانفراد اومما اذاكان معالضعفاء وفيه مناقشة تعرف بالتامل ولوجب انلانري الكواكب لعدم وصولاالهواء المنفعلاليها .

«وذهب الشيخ الى ان الابصار انما يحصل بعدانطباع صورة المبصر فى الرطوبة الجليدية التى فى العين وتأديتها الى الحس المشترك الذى فى مقدم الدماغ ويجب ان يعلم انه لانعنى بانطباع صورة المبصر فسى الرطوبة الجليدية ان الصورة منتقله من البصر الى الرطوبة الجليدية بل نعنى

١- زي وزد: مقدار.

انالصورة يحصل فيها عندالمقابلة عهن واهبالصور لاستعداد يحصل بالمقابلة وليس فيقوة البشر تعليل ذلك وان الابصار ليس بمجرد الانطباع المذكور والالزم رؤية الشيء شيئين لانطباعه في جليدتي العينين بللابد معذلك من تأدى الشبح في العصبتين المجوفتين الى ملتقاهما بواسطة الروحالذى فيهما كمامر وانالمراد منتأدية الصورةالىالحس المشترك اعدادالبصر الحس المشترك لانيفيض عليه الواهب الصور صورةمتناسبة لا انالصورةنفسها ينتقل اليها لامتناع انتقال الاعراض وكذا الكلام في تأديتها الىملتقى العصبتين قالوا والذى يدل على الانطباع ان التجربة دلت على اذالاجسام المقابلة للاجسام المضيئة والملونه يتكيف بتلك الاضواء والالوان وكذلك في العين اذالانسان اذا نظرالي قرص الشمس اوالى خضرة مثلا ثمغمضعينه فانه يجدنفسه بعدالتغميض كانه تنظراليها والنظر بعدالخضرة الىلون آخر فانه يراه كانه ممتزج مناللونين ومن الظاهرالبين ان ذلك ليس الالتكيف الآلة بالضوء والملون اللذيه هما المبصران بالذات وانما سميت الرطوبة الجليدية بذلك لانها تشبه الجليد فى لونه وصفائه وممايدل على الانطباع والارتسام قوله :

«لانالاقرب يرى اعظم والابعد اصغر وماذلك الالان الاقسرب يرتسم في جزء اعظم من الجليدية والابعد في اصغر والا لما اختلف مقداره في الرؤية عندالقرب والبعد» وفيه نظر.

«وكيفيةذلك» اىكيفية اناالاقرب يرتسم في جزء اعظم من الجليدية

والابعد في جزء اصغر «ان المرئى اذاكان على بعد مفطورا» اى من الرائى «فان الخطين الخارجين من البصر الملتقيين على طرفى المسرئى يحيطان بزاوية عند البصر ويرتسم صورة المرئى فيها ثم اذا بعد» اى المرئى «عن ذلك الموضع كان الخطان الخارجان من البصر الملتقيان على طرفى المرئى يحيطان بزاوية اصغر» كمايينه اقليدس في كتابه .

«فيرتسم صورةالمرئى فيها فيرى اصغر» اذمايرتسم فىالاصغر ممايرتسم فىالاعظم ضرورة ولنعمل شكلا يتصورمنه ذلك فنقول وليكن الحدقة هىدائرة آب ومركزها لكرية الجليدية نقطة ج والمرئى الاقرب الى ج هوخطاده والمرئى الابعد عنه المساوى لده هوخط زح والخطان الخارجان من ح الى ده يقطعان دائرة الحدقة على آ د ب والخطان الخارجان من ح ايضا الى ده يقطعان دائرة الحدقة على ط وب اذزاوية آح ب اكبر منزاوية ط ح ب فالاثر الحاصل من ده الاقرب من آح ب اكبر من الاثر الحاصل من زح الابعد في ط ح ب واماكيفية رؤية الشيء الابعد اصغر والاقرب اكبر على قاغدة خروج الشعاع ففى كتاب المناظر.

واعترضوا على الانطباع بان الابصارلوكان بالانطباع لزم حصول صورة الجبل مع عظمها في الرطوبة الجليدية مع صغرها وهو محال وعلى كيفية زاوية البعيد اصغر والقريب اكبر بانا اذا ابصرنا شيئا على بعد ذراع ثم تباعدنا عنه مقدار خمسة اذرع فانه لايتفاوت مقدار المبصر

۱ــ ضا وچاپي : مفروض .

ويتفاوت مقدارالزاوية فلايكون صغرالزاوية موجبا لرؤيةالمبصر اصغر ولاكبرها موجبا لكبره وبانه اذا نظرالناظر عندكونه مضطجعا و بصره عند سطح الارض الى عمود قائم على الارض طوله عشرون ذراعا على بعد عشرين ذراعا ونظر فى تلك الحالة الى شخص طوله اكثر من ذراعين على بعد فراعين فانه لايرى ارتفاع العمود اصغر من ارتفاع قامة الانسان مع ان الزاوية التى يرى بها العمود نصف قائمة والزاوية التى يرى بها العمود نصف المنه والزاوية التى يرى بها العمود اصغر من ارتفاع قائمة والزاوية التى يرى بها المذكور اعظم من نصف قائمة .

و اجاب اصحاب الانطباع بان الجبل قابل للقسمة الغير المتناهية وكذا الجليدية فاشتراكها فياللانهاية يقتضي ارتسام العظيم في الصغير و بان المادة قابلة للمقدار الصغير والكبير فيكون الصغير حاصلا في المادة الجليدية على انهمقدارها والكبير حاصلا فيها على انه مقدار شبح المبصر والاول باطل لان الجبل وان قبل القسمة الغير المتناهية وكذلك الجليدية لكن في الجبل من الاجهزاء مالا يحصى كل واحد اعظم من الجليدية مرارآ كثيرة فكيف يرتسم كلهذه الاجزاء العظيمة في الجليدية التي هي قطرة وهذا كمايقول قائل: الجبل يسع في قشرة فندقة لانها قابلة للقسمة الغير المتناهية كالجبل وكذاالثاني ، لالما قيل من ان شبح مقدار العظيم اذا حصل في الجليدية ان لم يفضل على مقدارها بل ساواها فلانرى بهالعظيم كماهو وقدرأيناه على ماهو عليه وان فضل عليه فللصورة الشبحية اطراف تجاوز حدالجليدية فلا يكون التجاوزمدركابل لايكون المدرك الامقدار ماانطبع في المدرك لان لقائل

انيقول لانسلم انه لوكان شبح العظيم مساويا لمقدار الجليدية لايرى به العظيم كماهو فانابصار مقدار الشيء العظيم انماهو بحصول شبحه في مادة الجليدية وكذا ابصار مقدار الشيء الصغير بحصول شبحه في مادة الجليدية وانما يحصل العلم بصغر هذا وكبرذاك لكون هذا شبح هذا و ذاك شبح ذلك بل لان المادة بذاتها تقبل الصورة الجسمية وبتوسطها سائر الصور والاعراض فلايكون المادة قابلة للصورة الشبحية بانفرادها بل المادة مع الصورة الجسمية اعنى الجسم والجسمله حظ في الصغر والكبر فلايرتسم منه مامقداره اعظم .

والحق انه يحتمل ان يكون المنطبع اصغر مقدارا من الجبل وذلك غيرقادح في المساواة بحسب الصورة فان الكبير والصغير من الانسان متساويان في الصورة الانسانية واماماقيل على سبب رؤية الشيء الابعداصغر والاقرب اكبر فقدا جاب عنه بعض الناس بوجوه ضعيفه لافايدة في ايرادها فلذلك تركناها هنا .

قال الشيخ في علم النفس من طبيعيات الشفاء: القوة المدركة اما ان يكون مدركة للكليات هي النفس الناطقة والمدركة للكليات هي النفس الناطقة والمدركة للجزئيات اما ان يكون من الحواس الظاهرة وهي الحواس الباطنة ثم ان الحس الباطن المذكورة واما ان يكون من الحواس الباطنة ثم ان الحس الباطن اما ان يكون مدركا الما ان يكون مدركا ومتصرفا والاول اما ان يكون مدركا للصور الجزئية كصورة زيدوعمر وهو الحس المشترك او للمعاني الجزئية كصداقة زيد وعداوة عمرو وهو الوهم ولكل واحد من هاتين القوتين القوتين

خزانة فخزانةالحس المشترك الخيال ، وخزانة الوهم الحافظة

و الحس المشترك ينبغى ان يكون فى مقدم الدماغ ليكون قريبا من الحواس الظاهرة فيكون التأدى سهلا وخزانة كل شيء خلف فينبغى ان يكون الخيال موضوعا خلف الحس المشترك وكذلك ينبغى ان يكون الحس المشترك فى مقدم البطن المقدم من الدماغ والخيال فى مؤخره وبعدذلك الوهم فينبغى ان بكون بقرب الخيال ليكون الصور الجزئية التى يحكم على معانيه بخزانة وينبغى ايضا ان يكون خزانته ورائه فيكون الحافظة فى مؤخر الدماغ والثانى واعنى المدرك والمتصرف هو القوة التى تسمى مفكرة باعتبار والثانى واعنى المدرك والمتصرف هو القوة التى تسمى مفكرة باعتبار وينبغى ان يكون فى الوسط مع الوهم ليكون قريبة من الصور والمعانى غير بعيدة من احديهما ليمكنها اخذ كل واحدمنها بسهولة واليه اشار بقوله:

«واما القوى الباطنة» وهى التى تسميها الفلاسفة قوى حيوانية لاختصاصها بالحيوان بخلاف قوة التغذية وتوليد المثل والاطباء يسمونها قوة نفسانية «فاما مدركة وامامحركة» والمدركة امامدركة فقط و امامدركة ومتصرفة والمدركة فقط امامدركة للصور» اى لمايمكن ان يدرك بالحواس الظاهرة «وهى الحس المشترك» وانما سماها بهذا الاسم لانها تدرك خيالات المحسوسات الظاهرة بالتادية اليها «اوحافظة لها وهى الخيال وهى التى يتخيل صور المحسوسات بعد غيبتها عن الحس ، واما مدركة للمعانى الجزئية» اى لمايمكن ان يدرك بالحواس الظاهرة «كصداقة زيد للمعانى الجزئية» اى لمايمكن ان يدرك بالحواس الظاهرة «كصداقة زيد

وعداوة عمرو وهى القوة الواهمة اوحافظة لها وهى التى يحفظ المعانى الجزئية» وتسمى الذاكرة .

«والمدركة المتصرفة هى التى يتصرف فى المدركات المخزونة فى الخيال بالتفصيل والتركيب بان تركب صورة انسان ذى رأسين او تفضل رأسه عن بدنه حتى يحصل صورة انسان عديم الرأس وهذه القوة يسمى مفكرة ان استعملتها النفس الناطقة ، و متخيلة ان استعملتها القوة الوهمية».

«ويدل على وجودالحس المشترك ، وجوه : احدها انانحكم على هذاالحلوبانه هذ اللابيض والحاكم على الشيئين لابدان يحضرهما» فيجب ان يكون فينا شيء يجمع عنده مثل المحسوسات ونحكم الحكم المذكور «وليس هذاالحكم للنفس الناطقة لان مدركاتها كلية» ولا لاحد من الحواس الظاهرة لان كل واحدمنها لايدرك الاالمحسوس الخاص به «فهو لقوة اخرى» يدرك البياض الجزئي والحلاوة معا وهي الحس المشترك وهي قوة مرتبة في البطن المقدم من الدماغ من شانها ادراك الصور المحسوسة بالحس الظاهر ويسمى باليونانية بنطاسيا اى لوح النفس و فائدتها ان تجمع الاعراض المحسوسة عندقوة واحدة فيدرك ان تلك لشيء واحد اولاشياء كثيرة .

«لايقال : لوكان الحكم على الشيء بشيء يستدعي تصورهما» اي

۱ــ مت وچاپی : متفکره .

٤٦ مت وچاپي: استعملها في الموضعين.

بقوة واحدة «لكان لنا قوة تدرك الكلى والجزئى معاضرورة انا نحكم على هذاالانسان» كزيد مثلا «بانهانسان» كاذب» لانالمدرك للكلى هوالقوة العاقلة وهى لاتدرك الجزئى .

«لانانقول: لانسلم كذبه» اى كذب التالى «فان النفس كماتدرك الكلى تدرك الجزئى على وجه كلى بان يدرك مثلا ماهية الانسان موصوفة بعوارض كلية تحصل من مجموعها صورة مطابقة للانسان الشخصى ، ولقائل ان يقول: لوصح هذا الجواب لبطل اصل الدليل» لجواز ان يكون الحكم بان هذا الحلو هو هذا الابيض للنفس الناطقة حينئذ .

وقال افضل المحققين نصيرالدين الطوسى تغمدهالله برحمته ان النفس الناطقة تدرك الكليات بذاتهاوالجزئيات بالآلة لكنها لاتدرك بحس واحد من الحواس الظاهرة غيرنوع واحد من المحسوسات فاذن لابد لها حين تحكم على هذا الحلوبانه هذا الابيض من قوة تدرك الحلاوة الجزئية والبياض الجزئى معابها وهى الحس المشترك ولقائل ان يقول النفس لما جاز ادراكها لزيد وللانسان بذاتها حين تحكم بان زيدا انسان فلم لا يجوز ادراكها للحلاوة الجزئية بآلة وللبياض الجزئى بآلة اخرى حين يحكم على هذا الحلوبانه هذا الابيض لا بدله من دليل .

«وثانيها انانرى القطرة النازلة خطا مستقيما وليسذلك فى الخارج بالضرورة» اذالموجود فى الخارج كنقطة لاغير «ولا فى القوة الباصرة لان البصر لايدرك الامايقابله» وليس المقابل الاالقطرة «فهو<sup>٧٧</sup> فى قوة اخرى» يتصل ارتسامات المتتاليه بعضها ببعض فيها فيحصل خط «ويسمى

الحس المشترك» وفيه نظمرلا لماقيل من انه يجوز ان يكون اتصال الارتسامات من القطرة النازلة في الهواء باذيكون كل شكل يحدث في جزء من الهواء لوصول النقطة يحدث قبل زوال الشكل السابق فيتصل التشكيلات المتتالية ويرى خطآ لانالشكل انما حدث فيالهواء لنهاياته المحيطة بالجسم المتحرك فيهوبقاءالشكل السابق عندحصول مشكل بعده يقتضى بقاءالنهايات بحالها بعد خروج المتحرك عنها وذلك يقتضى احاطة النهايات بالخلاء وهومحال ، بل لجوازان يتصل الارتسامات المتتالية من القطرة النازلة في البصر وماقيل من ان ماير تسم في البصر من القطرة النازلة يزول عندزوال المقابلة ، والمقابلة انما يحصل في آن يحيط به زمانان لاحصول لها فيهما لكون الحركة غير قارة فلم يبق الارتسامات المتتالية في البصرحتى يتصل بعضها ببعض ممنوع لانما ينطبع في الجليدية لايزول الافى زمان يدل عليه النظر الى الشمس والى الروضة الخضراء كمامر فيجوز انيتصل ارتسام اللاحق بالسابق قبل زواله فيحس بها كخط على ان ماقيل على صحته تقتضى تتالى الآنات بالتامل.

«وثالثها انالنائم يشاهد صوراً جزئية» وهي ليست امورا معدومة اذالعدم الصرف لايشاهد فبقى ان يكون موجودة «وليست موجودة في الخارج والالشاهدها كل من كان سليم الحس ولا في الحس الظاهر لتعطله بالنوم ، بل في قوة اخرى تشاهدها لاعلى سبيل التخيل ، بل على سبيل المشاهدة» وهي الحس المشترك .

۲۶ مت وچایي : فهی فیقوة .

«واماالخيال فهو قوة يتخيل الاشياء وتدركها بعدالفينوية و هي مغايرة للحس المشترك لانالصور المنطيعة فيالحس المشترك مشاهدة دون المنطبعة في الخيال» ولقائل ان يقول: لم لا يجوزان يكون انطباع الصور في الحس المشترك مشاهدة عند حضور المحسوس وعندغيبته يكون تخلالا بقال التغام بينهما ظاهر لان القبول غير الحفظ ولهذا يوحداحدهما دونالآخر كمافئ الماء فانه يقبل ولايحفظ والقوة الواحدة لايصدر عنها الااثر واحد فيستحيل انبكون قوة واحدة قابلة وحافظة معا فيكون القابلة اعنى الحس المشترك غيرالحافظة اعنى الخيال فاذا ادرك الحس المشترك صورالمحسوسات خزنها عندالحافظة وعندالحاجة يسترجعها فعندمايكون في الخيال يكون غيرمشاهدة وعندمايكون في الحس المشترك مشاهدة لانانقول: المصنف قسم المدركة الى المدركة فقط والى المدركة المتصرفة بالتفصيل والتركيب فقد جوز صدوراثرين عنقوة واحدةوايضا ذكر انالخيال يتخيل الاشياء ويدركها بعد الغيبوية فقد صرح بانالخيال يدرك من انها يحفظ والحفظ غير القبول.

فانقلت: هذا باطل لا نه لو كانت الحافظة في مقابلة المدركة كمالزم من تقسيمه لا يصح انقسام المدركة الى الحافظة والمدركة ولا يجوز جعل الخيال مدركة للمورو الذاكرة مدركة للمعانى قلت الحافظة في مقابلة المدركة لالانهاغير مدركة بل لانها تحفظ ما يدرك المدركة و يخزنه وفيه نظر لا نه لما جوز صدور الادراك والحفظ عن قوة واحدة وصدور الادراك والتركيب والتفصيل عن قوة واحدة بطل الاستدلال بتغاير الافعال وتكثرها على تغاير القوى

وتكثرها واستدلوا على انالخيال خزانة للحس المشترك بانا اذا شاهدنا صورة ثم ذهلنا عنها زمان ثم شاهدناهامرة اخرى نحكم عليها بانها هى النى شاهدناها قبلذلك لايدل على انحفاظها فينا لجواز انحفاظها فسى بعضالاجرام السماوية فان قيل فلااختلاف حينئذ بين حالتى الذهول والنسيان قلنا : لانسلم فان الاختلاف بملكة الاتصال وعدمها .

«واماالقوة المتخيلة فهى مغايرة لهما» اىللحس المشترك والخيال «لان فعلهاالتركيب والتفصيل» اى تركيب بعضالصور مع بعض اوبعض المعانى مع بعضالصور اوتفصيل البعض عن البعض فتارة يكون على وفق مافى الخارج و ترة يكون مخالفا له .

«ولا كذلك فعل هاتين القوتين واماالقوة الوهمية فهى التى تدرك المعانى الجزئية الغير المحسوسة التى تتعلق بالمحسوسات على نحوما يقتضيه المحسوسات» كعداوة الذئب ومحبة الولد فاذا حكمت هذه القوة فى امرغير محسوس او اعم من المحسوس كان حكمها فيه كاذبا لانها نحكم عليه بما يوافق المحسوس لانها لا تقبل غيره بان كل موجود محسوس اوفى جهة .

«وهى مغايرة لماتدرك الصور» اى الحس المشترك «ويحفظها» اى ولما يحفظ الصور اعنى الخيال «ويتصرف فيها» اى ولما يتصرف فى الصور اعنى المتخيلة «لانها» اى القوة الوهمية «لاتدرك الصور ولا يحفظها ولايتصرف في الشيء ومدركه وحافظه مغاير لمالا يتصرف فيه ولايدركه ولايحفظه فان قيل العداوة بين الذئب والشاة كلية لايمنع

نفس تصورهامن وقوع الشركة وانكانت مضافة الى الجزئي فان الاضافة الى الجزئي لايمنع الكلية فلايمتنع ان يكون المدرك لها هو النفس الناطقة وايضا المدرك لعداوة هذاالشخص مدركله فقدادرك المحسوس قلناهب انها كلية لكن الكلى لابدله من اشخاص جزئية والكلام فيجزئيات العداوة الكلية ولانسلم ان المدرك لعدواة هذا الشخص مدرك له على الانفراد، بل الوهم يدركمايدركه بمشاركة الحس والخيال وبذلك يتخصص مدركه ويصير جزئيا، هكذا ذكره افضل المحققين فيشرحه للاشارات ويمكن تقرير الشك الثاني على وجه لايصلح ماذكره جوابا عنه وهوانيقال انا نحكم عـــلى هذاالشخص المحسوس انه عدو والحاكم بشيء علىشيء لابد وان يكون مدركالهما فالقوة الحاكمة لابدوان يكون مدركة للعداوةوالشخص أيضاء لكن المدرك للشخص هواحدالحواس الظاهرة فالمدرك لعداوته هوذلك الحس ايضا ويمكن اذيجاب عنه بانالحاكم هوالنفس فيجوز اذيكونالها قوتان بدرك بالواحدة منهما الشخص المحسوس وبالاخرى المعنى الجزئي المشخصبه لكن هذاالجواب يبطل الدليل الاول الدال على وجودالحس المشترك على مالايخفى.

«والحافظة هى التى تدرك المعانى الجزئية وتحفظها ، ولا كدلك البواقى فهى مغايرة لها ، ومحل الحس المشترك مقدم البطن الاول مسن الدماغ والخيال » اى ومحل الخيال «مؤخره ومحل الوهم والمتخيلة البطن الاوسط» قال الشيخ آلة القوة الوهمية الدماغ كله لكن الاخص بها هو التجويف الاوسط وسلطان المتخيلة فى الجزء الاولمنه «والحافظة»

اى ومحل الحافظة «البطن المؤخر».

«وانماعلم اختصاص هذه القوى بهذه المواضع لان الآفة اذا الم تطرقت الى احد هذه المواضع اختل فعل القوة التي نسبناها اليه» قال الامام: هذا لايدل على انهذه القوى في هذه الاعضاء لجواز ان يكون مفارقة اوقائمة بعضو آخر واختلال افعالها لاختلال هذهالمواضع انما يكون لانها آلاتها فأن افعال النفس الناطقة يختل باختلال الدماغ مع انهاليست فيه بل قائمة بذاتها و يمكن ان يجاب عنه بان هذه قوى جسمانية لاتدرك المجردات فلايمكن اذيكون قائمة بذاتها ولوكانت قائمة بعضو آخسر غيرهذه المواضع الدماغية لوجب اختلال افعالها عنداختلال تلكالاعضاء الاخرى وليس كذا ولقائل انيقول: انهم يقولون اذا اختل فعلاالحس المشترك لاختلال محلهالذي هواول البطن الاول اختل فعل الخيال فاذن لزم اختلال الخيال من اختلال المحل الذي نسب اليه الحس المشترك دون الخيال اللهم الاان يقال: الآفة اذاتطرقت الى اول التجويف تسرى الى آخره وبالعكس لكن ذلك غيرمعلوم والصناعة لاتفي بضبط ذلك ثم ان الاطباء لم يتعرضوا الاللخيال الذي آلته البطن المقدم من الدماغ والفكر الذى آلته البطن الاوسط المسمى بالدودة والذكر الذى آلته البطن الاخيرفاذن لايتميز بهذاالبيان موضع المدرك منموضع الحافظة ولايتبين به ايضا موضع القوة الوهمية ولما فرغ عنالقوة المدركة شرع في المحركة فقال:

٨٤ ـ مت وچاپي : لوتطرقت .

«واما المحركة فباعثة اوفاعلة» واعلم ان للحركات الاختيارية مبادى مرتبة ابعدها هوالقوى المدركة التى هى الخيال اوالوهم فى الحيوان والعقل العملى بتوسطهما فى الانسان ويليها القوة الشوقية على ماقال «والباعثة هى الشوقية» فانها ينبعث عن القوى المدركة و ينشعب الى شوق نحوطلب انماينبعث عن ادراك الملائمة فى الشيء اللذيذ اوالنافع ادراكا مطابقا اوغيرمطابق وتسمى قوة شهوانية على ماقال:

«وتسمى شهوانية ان كانت حاملة على جلب به النافع والضار» والى شوق نحو دفع وغلبة انما ينبعث عن ادراك منافات فى الشيء المكروه او الضارويسمى غضبية على ماقال: «وغضبية ان كانت حاملة على دفع المكروه والغلبة» ويدل على تغير الشوق والادراك حصول الادراك دونه وان لم بصح العكس فان كل مايشتاق اليه بالفعل لابد وان يكون مدركا بوجه ما وكذا اشتراك جماعة فى ادراك امرواحد واختلافهم فى الشوق اليه ويليها القوى المثلثة فى مبادى العضل المحركة للاعضاء وهى المبادى القريبة للحركات وفعلها نسج الغضل وارسالها والقوى السابقة عليها هى كالآمرة والباعثة على الحركة و هذه هى المحركة بالحقيقة و لهذا سماها الفاعلة على ماقال:

«والفاعلة هي التي يصدرعنها تحريك الاعضاء بواسطة تمديد الاعصاب» وهي اجسام ينبت من الدماغ اوالنخاع بيض لونه ليننة في الانعطاف صلبة في الانفصال خلقت لتأدية الحس والحركة الارادية الى

<sup>،</sup> جذب ، جانب ، مت : جذب

الاعضاء الحساسة والمتحركة بالارادة «وارخائها وهي المبدء القريب للتحريك» وبعضهم قال بوجود قوة اخرى متوسطة بين القوة الشوقية والفاعلة وسماها الاجماع وهو العزم الذي ينجزم بعد التردد في الفعل والنرك وعند وجوده يترجح احدطر في الفعل والترك السذين يتساوى نسبتها الى القادر عليها قال ويدل على مغايرته للقوة الشوقية انه قديكون شوق ولا اجماع والاشبه انه لا يغاير الشوق الا بالشدة والضعف فان الشوق قديكون ضعيفا ثم يقوى فيصير اجماعا فالاجماع كمال الشوق ولذلك لم يتعرض المصنف له ويدل على مغايرة الفاعلة لسائر المبادى كون الانسان يتعرض العازم غير قادر على مغايرة الفاعلة وكون القادر على ذلك غير مشتاق العازم غير قادر على تحريك اعضائه وكون القادر على ذلك غير مشتاق

«واماالنفس الانسانية فهى كمال اول لجسم طبيعى آلى من حجة مايفعل الافاعيل الكائنة بالاختيار الفكرى والاستنباط بالرأى الانساني» فقوله كمال اول لجسم طبيعى آلى يشمل القوى النباتية والحيوانية وقد عرفت فائدة القيود وقوله من جهة مايفعل الافاعيل بالاختيار الفكسرى والاستنباط بالراى الانساني يخصصه بالانسان .

قالوا وللنفس قوتان: عمليةونظرية، والعملية مايكون باعتبارتأثير النفس في البدن الموضوع لتصرفانه مكملة أياه تأثيرا اختياريا .

والنظرية مايكون باعتبار تأثرالنفس عما فوقها مستكملة في جوهرها بحسب استعدادها ويسمى الاولى عقلاعمليا والثانية عفلانظريا واطلاق اسم العقل عليهما بالاشتراك قيل: القوة انكانت عرضا فكيف

كانلهرتبة التحريك والادراك على وجه المذكور، وانكان جوهرا فالنفس هيولى انطبع فيهاصورتان نظرية وعملية وليس هي الاذاتا وحدانية .

واجيب عنه بان النفس ليست وحدانية من جميع الوجوه لتركبها من الجنس والفصل فيجوزان يكون فيها حيثيتان يأخذ باحديهم العلوم والمعارف عن القدس وبالآخري يفعل في البدن فأن قبل التركب ما اندفع بذلك لانالحيثيتين المذكورتين لايحوز انتكونا منذاندت النفس والا فهما جوهران داخلان فيها لان مقومالجوهر جوهر ، وهو باطل ، لان هاتين يختلفان بالشدة والضعف والجوهر غيرقابل للشدة والضعف سيتما اذاكان مقوما ولايجوز ان يكونا نفس النفس لانالقوة عدمية والنفس ليست بعدمية اذالعدمي لايكون مدبرا للبدن ومدركا للمعقولات فتعين عرضيتهما اذلابجوز انبكون احديهما عرضية والاخرى مقومةلهااوهي يعينها لماذكرنا فيعود احدالمحذورين المذكورين ، اجيبعنه بعد تسليم انالعرض ليسله رتبة التحريك وانالقوة عدمية اذالقوة اسم مشترك بين معان : احدهاالذي يصيربه الشيءفاعلا اومنفعلا كهاتين القوتين والقوة بهذاالمعنى عدميتها ممنوعة . نعم القوة بمعنى الاستعداد الغير المجتمع معالشيء الذي هوقوةله عدمية وليس الكلام فيها بان كلواحد منهاتين ليست بجوهر ولاعرض بل همااعتباران اضافيان مختلفان بالاستعدادات التي تشتد وتضعف الى الجهة العالية العقلية والى السافلة البدنية والنفس فيذاتها ذات واحدة بسيطة يسمى باعتبار اضافتها الىالجهة العالية قسوة نظريه وباعتبار اضافتها الى الجهة السافلة قوة عملية على ماقال:

«وتسمى» اى النفس «قوة نظرية باعتبار ادراكها الامور الكلية ، وحكمها بنسبة بعضها الى البعض وقوة عملية باعتبار تحريكها البدن و استنباطا الصناعات المخصوصة بالانسان كالفلاحة والصناعة» وإنما قدم النظرية على العملية لان الشروع في العمل الاختياري المختص بالانسان لايمكن الابدرك ماينبغي ان يعمل في كل باب وذلك الادراك هوادراك رأى كلى مستنبط من مقدمات كلية اولية او تجربية اوطبية يحكم يهاالعقل النظري يستعملها العقل العملي في تحصيل ذلك الرأى الكلى من دون ان يختص بجزئي دون جزئي آخر ويستعين العقل العملي بالعقل النظري في ذلك ثم انه ينتقل من ذلك الرأى الكلى باستعمال مقدمات جزئية الى الرأى الجزئي الحاصل فيعمل بحسبه ويحصل بعمله مقاصده في امور معاشه و معاده .

والقوة الحيوانية العاملة لها اعتبار بالقياس الى القوة الحيوانية المتخيلية و المتوهمة و اعتبار بالقياس الى القدوة الحيوانية النزوعية واعتبار بالقياس الى القوة النظرية والاعتبار الاول هو استعمالها في استخراج التدابير في الامور الكلية الفاسدة واستنباط الصناعات الانسانية ، والاعتبار الثاني هومن القبيل الذي يحدث منها فيها هيأت يختص الانسان بهيأتها بسرعة الفعل والانفعال واليه اشار بقوله:

«ويحدث منها» اىمن القوة العملية «في القوة الشوقية» عند نظرها اليها «هيأت انفعالية كالضحك» وهو انفعال نفساني تابع لانفعال آخــر

۱ مت وچاپی : استنباطها .

تابع لادراك الاشياء النادرة وذلك الانفعال الآخر هوالتعجب «والبكاء» هوانفعال نفسانى تابع للشعور الذى هوللضجر التابع لادراك الاشياء الموذية «والخجل» وهوانفعال تابع المشعور بان الغير حصلله شعور بان فعل شيئا من الاشياء التى لاينبغى ان يفعلها بحسب اعتقاد ذلك الغيسر «والحياء» وهوانحصار النفس خوف اتيان القبايح والحذر من النم والاعتبار الثالث هومن القبيل الذى يتولدمنه الآراء بالاعمال والمقدمات المشهورة الواقعة مثل ان العدل حسن والظلم قبيح.

«وهى» اى النفس «قوة مجردة عن المادة لمامر «فى الالهى» وليكن هذا آخرما اردنا ايراده فى هذه الرسالة ، ولو اهب العقل الحمد بالانهاية والصلاة والسلام على محمد وآل بغير عدد وغلية» . والحمد الله أولاً وآخرا وصلى الله على سيدنا ونبينا محمدو آلة الطاهرين المعصومين .

#### فهرس الأعلام

Ti-11-17 ، قوانسارى ، 17-11-17 آقاحسین محقق خوانساری ، ۱۸-۲۱-۲۰ الرخس المنحم ، ٩٣٤ ابن أبي الصادق ، ٦٠٠٠ ابن الهشيم ٢٦٥-٢٧٥ ابویکر علی بن عمر قزوینی، ۹-۱۱-۲۳ ار الركات بغدادي، ٥٨٥-١٢٥-٢٢٧ ابوالثناء محمودين مسعود شيرازي،٧-١٢-١٣-ابوجعفر محمدبن محمدبن حسن طوسى ١١٠٥ ابو الحسن على بن اسماعيل اشعرى ٣١ -٣٨ -٣١ ابوالحسن على كاتبى قزويني ٥-٧-٩-١١-١٥ أبو الخسين محمدين على النصري ١٩٨٨ أبه العباس أبرشهري 110 ابوعلي حسين بن سينا ٦-٧-١٣٣ـ١٥٥-٢٦٩ ٣٣٦-٢٦٩-ابوالفنائم حسين بن احمد ٢٠ ابوالفضائل أحمدين محمد ٢.

ابوالمعالى اسعدبن حيدر ٢٠ اسعدبن المعالى نجم الدين قزوينى ٥-٧-١٩-١ اــــ١٥

ابوالمظفر سلطان يعقوبخان ١٤

أبونصر محمدبن طرخان فارابي ٢٦٩

اثيرالدين مفضلبن عمرابهرى ٦-٢٦

اثير الدين صاحب ايساغوجي ٢٨٥-٧-٦

احمدبن محمدبن مباركشاه بخارى١٤

ارسطو (معلم اول) ٥٣-٥٥-١٣٢هـ١٣٢-٧٠١-١٥٦

707-078-017-898

ارسطوخس ۱۸ ۵۔

ارشمیدس ۱۸۶

الاشاعره ٣٤-١٩٥

اشر اقیان }-}۱-۲۷۳

اصحاب التناسخ ٢٨٤

الاطماء ٢٢٦-٣٤٦. ١٥٠- ١٥١ - ١٥٢-١٥٢ - ٢٧٦-١٧٢

افضل المتاخرين ١٥٣ ــ٧٥ ــ٧٥ - ١٧٥

افضل المحققين ٢٢٠-٢٧٥-٣٤٩-٢٠١

افلاطون ٥٣-١٥٥-٥٥-١٣٢ -٧٠١ -٢٠٦

اقلیدس صوری ۲-۷-۲۷۱ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸

امام فخررازی ۳-۱-۱۱-۱۱-۱۵-۱۰-۷۵-۸۵-۲-۱۱-۱۳-۳۹

-101-107-107-101-187-178-11V-7V-VX - YY

TV1-TVE-T7V-T7T-T01-T0Y-T07 - TTT-T.9-1Y9-178

347-747-77 - 777-7-717-137-737-747-747

7.3-773-003 - . 43-190-77 0-780 - . . 7-7. 7-447

اميرحسين طويل ١٤

اميرخسينبن معين الدين ٦

1.

```
امیرغیاث الدین دشتکی ۱۲-۱۳-۱۹-۱۱ -
ایلاقی محمدبن یوسف ۲۰۰
```

بطلميوس ٩٣٤ـ ٩٩٨ـ ٠٦٠ فت ٢٩٥ـ و ٥٩٥ في المارين الماري

تقى الدين محمد اشير ازى ٨-١٦ تقى الدين عبد الله صباغ ٨

ثاوذوسيوس ٥٠٥هـ٨٠٥ - ٨٨٥

حالينوس ٣٢٩\_.٣٤ س٧٥٣\_١١

جلال الدين دواني ٣-١٦-١٧ -١١

جمال الدين علامه حلى ٨ـ٩ـ٩ ١٣٠

جمالالدين قاضىقزوينى ٦

حاجى خليفه (صاحب كشف الظنون) ١٢ من مدر ومدور مدرو و والمراود

. , ,

the second of the second of the

الحجة السيد محسن الحكيم ٢٢

حسن شاهعجمی ۱۵-۱۳

الحكماء المتالهين ٣ - ٢٣ - ٧٩ - ٣ - ١٦١ - ٦٦٥

حكيم الحسيني السمر قندي ١٨-١٨

خواجه أبوالبركات بفدادي ٥٤٥-٨٢٧-٢٢٧

خواجه نصیرالدین طوسی ۵-۲-۷-۸-۱-۲۳۶-۱۰۲۸ ۳۲-۳۲-۳۷۳ خواجه نظام الملك ۱۶

ديمقراطيس ٢١٥-٢٠٦٦ ٣٣٦٩ "ساكسانسان الربط المساكات المنافعات

رازی محمدبن زکریا ۲۱۵

رضى الدين محمدرضا خوانسارى ١٨-٢١

رفيع الدين مولى رفيعانائيني ١٦-٢٦

زاهدی زینالدین جعفر ۲۱-۲۲

زاهدی گیلانی ابراهیمبن عبدالله ۱۸-۲۱

زحل (کیوان) ۲۸ه-۳۲ه-۳۳۵ \_.. ۶۵

زهرة (ناهید) ۲۸هـ۳۳۵ـ۸۳۸ .. ٥٥

سدیدالدین یوسفین مطهر ۸ ۱۳۰ نیمین

سكاكي ابويعقوب يوسفخوارزمي ٧

سلطان سليمان قانوني ١٢

سلطان سليم عثماني ١٢

سهروردی (صاحب الاشراق) ۱۸۹ دا ۱۹۱ - ۲۲۹ - ۷۳ - ۷۳ - ۲۲۹

سوریانوس یونانی ٥٥

سيداحمدين طاواس ٨

سيد ابوالمكارم بن زهرة ٩

سيدالحكماء مينداهاد ٢٠١٠ من دران ١٠٠٠ من المستروسة المستوات المستوات المستروسة

4.

Ly Company State of the State of

1

سيدشهاب الدين مرعشي ١٥

سیدعلی بن ابراهیم حلبی ۹

سیدعلی بن طاوس ۸

سيد محمد رحيم بن شيرمحمد شهرستاني ١٥

سيدمحمد مشكاة بيرجندى ١٣

سيد صدرالدين دشتكي ١٦-١٢

الشارح الفاضل (علامه حلى) ٨-٩-١٣-٢١٦ ١-٢٥ ٢-٠٠٥

الشافعي محمدين ادرس ٥-٧-٢

شاه سلطان احسین صفوی ۱۳-۱۳

شاهطهماسبدوم صفوى ١٦

شکیبشیرازی محمدعلی ذهبی ۱۲

شمس (خورشید ـ آفتاب) . ٤٩ ـ ٩٦ ـ ١١ ٥ - ٨٢ ٥ - ٣٦

شمس الدین محمدبن مبارکشاه بخاری ۳-۱۱-۱۱-۱۲-۲۳-۲۷۱-

Y.7-737-VAY-VI3-673-030-175

شمس الدين محمد بن اشرف ٦

شمس الدين صاحب ديوان جويني. ١

شمس الدين محمدين احمد خفري ١٢-١٦-١١٨

شمس الدين محمدين ابيطالب دمشقي ٨

شمس الدبن گیلانی مولی محمد ۳۲۰-۱۷

شهابالدین سهروردی ۱۸۱-۱۹۱-۲۲۹-۲۷۹

الشهرستاني محمدين عبدالكريم ٢١٥-٣٦٩

شيخ آقابزرك محمدبن حسين عاملي17

شیخ جمفر قاضی حریزی ۱۸

شيخ الرئيس ٢-٧-٨-٢٩-٥٣ -٧٣-١٩-٣١-١٣١ - ١٣٣-١٠-

771-77-107-107-107-107-10.

777-777-777-773-173-373-103-173-777-777

Mo-Pho-1.90-1.70-3.7 - 0.7-7.7-7.7-1.7-17.7

17/A-17.-171-178 - 701-70F-701-78.-7FA

شیخ العراقین عبدالحسین تهرانی ۱۲ الشیخ الفاضل الاشراقی ۱۸۹–۱۹۱–۲۲۹–۷۷۳ شیخ محمد حزین کیلانی اصفهانی ۱۸

شيخ نجيب الدين يحيى حلى ٨

الشيخان الفاضلان ٢٦٩

صاحب الاشراق السهروردي ٢٦٩\_٧٣\_

صاحب الديوان شمس الدين جويني ١٠٠

صاحب الشرايع الاسلام محقق حلى ٨

صاحب المعتبر في الحكمة ٦٢٧

صدرالدین دشتکی سید محمد شیرازی ۱٦

صدرالدین فونوی محمدبن اسحاق ۷

صدرالدین علی گیلانی طبیب هندی ۲۱-۱۷

صدرالمتالهين محمدبن ابراهيم قوامي شيرازي ٦

عزالدولة (شارح تلويحات) ٥٦ ١٩٣-

عزالدين فاروقى واسطى ٨

عضدى عبدالرحمانبن احمدبن عبدالففارشيرازى ١٩

عطارد (تیر) ۲۸ه-۳۳۰-۳۳۰ محادد

علامه اثیرالدین ابهری ۱۲۲-۱۲۳

علامه حلى ابومنصور حسن بن يوسف ١٣-٩-١٣

علامه شمس الدين بخاري ٣-١٤-١٥-١٩-٢٣-٢٣

علامه قوام الدين حسيني ١٨-١٩ -٢٢

علىبن مطهرحلى اخالفاضل ٨

علینقی منزوی خلف شیخ قابزرگ ۱۳

عمادالدین زکریابن محمود قزوینی ٦

. . . . . .

وهر وي

100

الفاضل الشارح ٨-٩-١٣١ -١٢١ -١٢٦ عبر ٥٣٠ من ويتار ما الماضل الفاضل قوشيعي ٣-١٧ - من المدن الماضل الماضل

الفلاسفة ٢٩١\_٣٢٣\_.٢٦ ع٢٦\_٥٥٢\_١٧٢

فياض لاهيجي على بن حسين ١٧

فيشاغورس ١٥-٢١٦-٢١٦-١١

قاجاریه ۱۱-۱۱-

قاضى بيضاوى عبدالله بن عمر بن محمد بن على ٧

قاضى عضدالدين عبدالرخمان بن اخمدبن عبدالففار ١٩ـ

قاضى جمال الدين قزويني ٦

قاضى كمال الدين امير خسين ميبدى ٦

قاضی نامآور محمدبن نامآور خونجی ۹

القرشى شارح القانون ٢٢ ــ ٩٨٥

قطب الدين رازي محمد بن محمد بويهي ١٨-١-١٨

قطب الدین شیر ازی محمودین مسعود کازرونی ۷-۸-۱۱-۱۱-۱۹ ا ۲۲

7.7-7.1-079-778-707-117

قطب الدين عبد الكريم بن عبد النور ٦

قمر (ماه) ۱۱ه-۱۸-۱۹م-۲۰-۲۰ قمر

قوام الدین قزوینی سیدمحمدین سیدمهدی ۱۸-۱۹

کاتب جلیی (حاجیخلیفه) ۱۲

الكرامية پيروان محمدبن كرام سجستاني ٦١٪ 🖖

كمال الدين شير ازى مسعود بن معين الدين ١٩-١٩

كمال الدين ميبدى حسين بسن معين الدين: إن مهيديد

لطف الله بن اسماعيل قرشى ٢٢ ــ٥٩٨

مؤيدالدين بن برمك عروضي ٧-٣٩٥

متكلمان ٤ـ٨١ـ١٩ـ.١٦٠ـ١٦ ــ ١٦ـ.١٦١ـ ١٦١ـ١٦١ ٢١٦ـ١١٦١

-440 - 474-475-477-487-477

المحدثين ١٦٤- ٢١٥-٣١٦-٨٢١

محقق تفتازاني مسعودبن عمر خراساني ٣

محقق حلى جعفرين حسن (صاحب الشرايع) ٨

محقق خوانسارى آقاحسين اصفهاني١٨

محقق دوانى ملاجلال الدين ٣-١٦-١٧

محقق طوسی ٥٦٤-٢٠-١١ - ٢٣٤-١٥٢-٢١٨-٢٠١

محقق لاهیجی مولی عبدالرزاق ۳

محمدبن اسحاق سرخسى ١١٥

محمدشريفبن محمد صالح اصفهاني١٧

مدقق شيرواني محمدبن حسن ١٧

محى الدين محمدين احمه لارى ١٦-٢١

المسيح عليه السلام (عيسى بن مريم) ٧٧٥

مريخ (بهرام) ۲۸ه-۳۲ه-۳۳۱-۶۹۰

مشائبان ٤-٣٠١-١٠٠١، ٣٠٠٥ ٣٠٥٠ ٣٧٧ـ٥٧٩

مشتری (برجیس) ۲۸ه-۳۲ه-۳۳۱ه-۲۵۱

معتزلان (المعتزله) ٢٦-٢١-٢٧ـ٨٩-١٥ ٣٩٣- ٢٦٦-

المعلم الاول (ارسطو) ٥٣ ـ ٥٥ ـ ١٢٢ ـ ١٣٣ ـ ٢٧٣ ـ ٢٠٤ - ٢٤٤ -

707-894-801

مفیدالدین علیبن میشم بحرانی ۸

مولى جلالالدين دواني ٣-١٦-١٧

مولى حبيبالله باغنوي ١٦\_١٨ مولی حسین اردکانی ۱۵ مولی خلیل بن غازی قزوینی ۱۷ مولى رفيعا رفيع الدين نائيني ١٦ مولى شمسا محقق كيلاني ١٧-٢١ مولى عبدالرزاق رانكوئي ١٧-٢١-٢٢ مولى عبدالرزاق لاهيجاني ٢٠-١٧ مولى عبدالففارين محمدگيلاني -١٢-١٧-١٩ مولى عبدالكريم طالشي كيلاني ١٥-مولى عطاءالله كيلانيطالشي ١٣ مولی محمد بن مولی امین خطائی ۲۲ مولی محمدبن موسی طالشی گیلانی ۱۱ مولی میر زاحان باغنوی شیرازی ۱۹–۱۹ مولىميرزاي شيرواني محمدبن حسن١٧ مولی میرمحمدحسینی شیرازی ۱۷ المهندسين ٢٧٣\_١٥٥١٥ مـ ١٥٦ - ١٧٢ مرزا رفيعا محمدين خيدر طباطبائي ١٦ ميرسيد شريف على بن محمد حسيني جرجاني ٣-١٠١١-١١-١١ - ١٦ 24-19

میرك بخاری (محمدبن مبارکشاه) ٤-١٤-۱۱-۱۹-۲۳-۳۳ نجم الدین علی بن عمر (کاتبی قزوینی)۳-۵-۱۱-۱۱ نصیر الدین محمدبن محمدبن حسن طوسی ۵-۲-۷-۸-۹-۲۳۳-۲۳۶ ۲۷۳ النظام المعتزلی ۲۱۵-۲۱۲-۳۹۳- ۳۹۵-۲۲

### فهرس المنابع الكتب

بحرالفوائد فيشرح عين القوائد بسطالاشارات فيشرحالاشارات التأسيس فيالهندسه تبصرة المتعلمين في احكام الدين تجريدالاعتقاد للحكيم الطوسي تجريدالعقايد للمحقق الطوسي تجريدالمنطق والكلام تحريرا قليدس فى الهندسه تحفة الشاهية للعلامه الشيرازي تذكرة الفقهاء فيالفقه الاماميه ترجمة تحريراقليدس التلويحات فيالمنطق التناسب بين الاشاعرة والسوفسطائية تهذيب للاصول للعلامة الحلي جامع الدقائق في شرخ كشف الحقايق جواهرالفرائض للعلامة الطوسي جوهرالنضيد فيشرح منطق التجريد ايضاح المقاصد في شرح عين القواعد حكمة الاشراق للسهروردي

آثارالبلاد واخبارالعباد آداب المتعالمين الطوسي آغاز وانجام لنصير الدين اثبات الواحب للدواني اختيارات مظفري اخلاق ناصرى للطوسى الاربعون في أصول الدين ارشاد الاذهان الى احكام الايمان اساس الاقتباس اساس التقديس اسرار التنزيل اللاشارات الرمعني الاشارات الاشارات والتنبيهات اعترافنامه كاتبى قزوىنى انيس الاطباء للعلامه الشيرازي اوصاف الاشراف الايساغوجي فيالمنطق ايضاح المعضلات من الاشارات

حكمة العين لنجم الدين القزويني شرح الشمسية في المنطق حل المشكلات في شرح العقايد العضدية الحواشي القطبية للعلامة الشير الذي شرح القانون لشيخ الرئيس شرح القسطاس في المنطق

الذريعة الى تصانيف الشيعه ذيل كشف الظنون

الزبدة فىالاصول

سئوالات الكاتبى عن الخواجه سزاوارا فتخار العلامه الشيرازى سواد العين في شرح حكمة العين شبهات الكاتبى على قاعدة الواحد شرايع الاسلام في الحلال والحرام شرح اللاشارات الفخر الدين شرح اللاشارات النصير الدين شرح على اصول الحاجبى شرح على الايساغوجي شرح على تجريد الكلام الفاضل القوشجي شرح التاويحات لعز الدولة شرح حكمة الاشراق شرح على الشفا لابن سينا شرح على الشفا لابن سينا

شرحالشمسية فىالمنطق شرحالقسطاس فىالمنطق شرح كشفالاسرار فيالمنطق شرح كليات القانون في الطب شرح مطالع الانوار في المنطق شرح مفتاح العلوم للسكاكي شرحالمقاصد الطالبيين فيالكلام شرح المواقف السطانيه في الكلام شرح الهداية لصدر المتالهين شرحالهداية للقاضى الميبدى شرفالاشراف للعلامةالشيرازي الشفا فيالحكمة لشيخالرئيس الشمسية في المنطق للكاتبي شوارق الالهام في شرح تجريد الكلام

الصحائف الالهية للدواني

ضياءالعين فىشرح حكمةالعين

عجائب المخلوقات عناوين الاصوال للفاضل النراقى عين القواعد فى المنطق غرائب الموجودات فتوح المحرمين (مكة ــ المدينه) المطارحات فى الحكمة للسهرور قاطيفورياس من الشفاء القانون لشيخ الرئيس المعارف فى شرح الصحائف مسطاس الميزان للشيرازى مفتاح العلوم لابى يعقوب يوسف قواعد الاحكام فى معرفة الحلال والحرام مفتاح النظر للعلامة السمر قندى قواعد المعقيد للمحقق الطوسى المفصل فى شرح المحصل فى ال

كشفالاسرارعن غوامضالافكار مقدمةالبرهانيه للنسفى كشفالحقائق فىالمنطق المناقشات على الخواجه للكاتب كشفالفوائد فى شرح قواعدالمقايد كشفالظنون عن اسامى الكتب والفنون المنصص فى شرح المخصص الكشف فى المنطق والاستدلال منهاج الكرامة فى الامامة كشفالمراد فى شرح تجريد الاعتقاد المناسطة الكرامة ا

مباحثات الطبية للكاتبى
المباحث المشرقية لفخر الدين
المجسطى لبطلميوس
محصل الافكار للامام الرازى
مختلف الشيعه فى احكام الشريعة
المخصص لفخر الدين الرازى
مراصد التدقيق ومقاصد التحقيق
المشارع والمطارحات

المطارحات فيالحكمة للسهروردي مطالع الانوار فيالمنطق المعارف فيشرح الصحائف مفتاح العلوم لابي بعقوب بوسف المفصل في شرح المحصل في الكلام مقاصدالتحقيق ومراصدرالتدقيق مقدمةالبرهانيه للنسفى المناقشات على الخواجه للكاتبي منتهى المطلب فى تحقيق المذهب منهاج الكرامة فيالامامة المنية والامل فىالجدل منطق الشفا لشيخ الرئيس نهاية الادراك في الهيئة

نهاية المرام فى معرفة الاحكام نهج المسترشدين فى اصول الدين أور العين فى شرح حكمة العين نور الهداية فى الامامة

هدايةالحكمة لاثيرالدين أبهرى الهدايةالاثيرية فىالحكمة والكلام

#### (اسماء الاماكن والبلدان)

شبستر \_ شيروان ابرشهر ـ ابهر شوروی ـ شونیزیه اردكان ـ استراباد شیراز ـ شهرستان اصفهان ۔ ایران طالش ب طوس بحرین ـ بخارا عراق \_ قازان بروجرد ـ بيرجند قزوین ــ قولیه بصره ـ بفداد كازرون ـ كاظمين بلخ ـبيضاء گرمرود ـ كربلاء تبریز ـ ترکیه گرگان ۔ گیلان تفتازان \_ تهران لار ـ لاهيجان جرجان ۔ جوین مراغه ــ مرورود حشه \_ حلب ، حله مشهد ب ميند خراسان ـ خوانسار نائين ــ نجف دوان \_ دمشق واسط ـ ورامين رانکو ـ ری هرات ــ هند سامراء ـ سرخس يزد ـ يونان سبزوار ـ سمرقند

#### لوخةالخطاء والصواب

| الصواب     | الخطاء     | السطر     | الصفحه      | الصواب        | الخااء        | السطر      | المبقحه    |
|------------|------------|-----------|-------------|---------------|---------------|------------|------------|
| فانهما     | فانها      | ٨         | 377         | التمس         | التس          | 1          | 77         |
| اجناس      | اجناسا     | 11        | 377         | يتصل          | ليصل          | ٧          | r          |
| لحملهما    | الحملها    | ٦,        | 777         | اقول:         | اقوال         | 14         | 70         |
| انلايكون   | انيكون     | ١.        | ۳۸۳         | واقول:        | واقوال        | ٤          | 71         |
| فيهحركة    | فیه غیر    | 18        | 444         | لجميع         | الجميع        | *          | 13         |
| الغالب     | الغالب     | 14        | 444         | ادراكي        | اداراکی       | 17         | ۱ه         |
| حتبتبة     | حقبقة      | ۲د۸       | 114         | ستقع          | يستقع         | ۱۳         | 01         |
| بطممه      | بطمعه      | •         | 7.7         | اذائتصور      | انانتصور      | 18         | ۲۰         |
| لانهيمكن   | لانهلايمكن | ١.        | 717         | الاخرام       | الاحرام       | ۲          | 77         |
| اذاحكم     | اذاحكو     | ۲.        | 717         | ، نحقيقةالشيء | فحقيقةا لشىء» | <b>Y</b> : | ٧١         |
| لامنافاة   | منافاة     | ŧ         | 777         | من کون        | من يكون       | 18         | ٧٨         |
| بينه       | جينه       | 11        | ***         | وفالثتها      | ثالثها        | 17         | ٧1         |
| للسوادليين | للسوداءبين | 11        | 77.         | الكليات       | الكليات       | ۲ .        | 1.7        |
| الملحوق    | الملحقوق   | ٨         | ٧٣٧         | وسبب          | وبسبب         | ٤          | 1.4        |
| بالفصل     | بالفعل     | 10        | 377         | لهما          | للهما         | ٨          | 118        |
| المتضادين  | متضاديين   | ۲.        | 777         | ليستانى       | لبثنى         | ۲.         | 771        |
| واماماذكره | واماذكره   | 18,       | 771         | المرجوده      | الوجوده       | 1          | 177        |
| ا لثلاث    | الثلث      | \$ ا وه ا | 7.8.7       | لم يكن الوجوب | يكن الوجوب    | ٨          | 18.        |
| وفيهنظر    | معدومة و   | 11        | *11         | تعالى         | توالی         | 11         | 181        |
| بانيقال    | مايتال     | 17        | 101         | اتصاف         | انمياف        | 10         | 187        |
| يجتمعان    | يجتمان     | ٣         | 703         | اكثر          | اثر           | 18         | 371        |
| الىالزمان  | لى الزمان  | 1.        | <b>Y</b> 73 | الحصار        | اتحمبر        | 10         | 140        |
| طبيعته     | طبيمية     | •         | 7.43        | <b>آحادہ</b>  | احاد          | 18         | 141        |
| المعدل     | المعلول    | 18        | 0.4         | التقييد       | التقليد       | 11         | 377        |
| المواضع    | الموواضع   | 18        | 0.0         | هدمات         | عدمت          | 1,8        | <b>X7X</b> |
| كسو لمان   | خسوقان     | ٣         | ٥١٦         | لاستلزامه     | الاستلزامه    | 17         | 41.        |
| القطمه     | القطه      | 1.        | 017         | بالطبع        | بلطبع         | 14         | 484        |

## مندرجات القسمالاول

| الصفحه | الموضوع                           |
|--------|-----------------------------------|
| ٣      | سبب طبع هذاالكتاب                 |
| •      | ترجمة مصنف حكمةالعين              |
| ٦      | اساتذة الكاتبى القزويني           |
| ٧      | تلاميذ العلامةالكاتبي             |
| •      | شخصية السماحة الكاتبي             |
| ١٠     | مؤلفاتالكاتبي وآثاره              |
| 17     | الذين لهم التحشيه علىحكمة العين   |
| 14.    | الشارحون لحكمةالعين للدبيران      |
| 10     | الذين لهم التحشيه على شرح البخاري |
| 19     | التعريف بالنسخ التي يستفاد منها   |
| 74     | مقدمةالشارح والمصنف               |
| **     | اقسام الحكمةالنظريه والعمليه      |
| ٣٠     | البحثالاول فيالوجود               |
| 44     | المقالةالاولى في الامور العامة    |
| 44     | القسم الاول فى الالهى             |

| ٣١         | اشتراك الوجود                                    |
|------------|--------------------------------------------------|
| ۳۸         | زيادةالوجود علىالماهية                           |
| ٤٣         | الوجود نفس حقيقةالواجب                           |
| ٤٩         | فىاثباتالوجود الذهنى                             |
| ٥٦         | خيرية الوجــود وشرية العدم                       |
| ٥٨         | المعدوم ليس بشيء                                 |
| 71         | انالمعدوم لايعاد                                 |
| 77         | وقوع الامتياز فىالعدمات                          |
| ٧١         | البحث الثاني في الماهية                          |
| <b>Y</b> Y | الماهية ليست مجعولة                              |
| ٧٧         | الماهيةالبسيطة والعركبة                          |
| ۸•         | اجزاءالماهية المركبة                             |
| ٨٦         | اقسام اجزاء الماهية                              |
| 1•٧        | البحثالثالث فىالوحدة والكثرة                     |
| ۱۱۳        | انواع الواحد والكثير                             |
| 170        | اقسامالتقابل                                     |
| 145        | البحثالرابع فىالوجوب والامكان والامتناع          |
| ١٥٠        | انواغ الامكان واصنافه                            |
| 171        | کل ممکن محفوف بضرورتین<br>کل ممکن محفوف بضرورتین |
| 174        | البحث الخامس في الحدوث والقدم                    |
|            |                                                  |

| 170         | أنواع الحدوث واصنافه                           |
|-------------|------------------------------------------------|
| 174         | المقالةالثانية فيالعلل والمعلولات              |
| ۱۷٤         | المبيحثالاول فىاقسام العلة                     |
| 144         | المبحث الثاني فينقل قول الامام                 |
| 194         | المبحثالثالث فيعدم تواردالعلتين علىمعلول واحد  |
| 194         | المبحث الرابع في ان البسيط لايصدرعنه امران     |
| ۲۰۰         | المبحث الخامس في ان البسيط لايكون فاعلاوقا بلا |
| ۲۰۱         | المبحث السادس في ان القوة الجسمانية متناهية    |
| <b>Y+Y</b>  | المقالةالثالثة فيالجواهر والاعراض              |
| 4+4         | البحثالاول فيتحقيق ماهيةالجوهر                 |
| 418         | البحث الثاني في الجسم الطبيعي                  |
| 317         | المسألةالاولى فياثبات الهيولي                  |
| 377         | المسألة الثانية فىتلازمالهيولى والصورة         |
| 747         | البحث الثالث في النفس الناطقة                  |
| 737         | البحث الرابع في النفس الفلكية                  |
| 101         | البحث الخامس في اثبات العقل                    |
| 707         | / البحثالسادس فيكون الجوهر جنسا                |
| 404         | البحث السابع في اقسام الاعراض                  |
| 777         | فىخواصالكم واقسامه                             |
| <b>ሃ</b> ለ٤ | فىانواع الكيف واقسامه                          |
| • • • •     | ٠ . ر ٠                                        |

| 7.00         | الكيفيات لمحسوسة                       |
|--------------|----------------------------------------|
| 3.4          | الكيفيات الاستعدادية                   |
| 4.0          | الكيفيات النفسانية                     |
| 4.4          | فىحقيقةالعلم واصنافه                   |
| 417          | كل مجرد كانعاقلا للمعقولات             |
| 441          | الكيفيات المختصة بالكميات              |
| 444          | فىالمضافالحقيقي والمشهوري              |
| 44.4         | انواعالتقدم والتأخر والمعية            |
| ٣٤٣          | المقالةالرابعة فىواجبالوجود            |
| <b>488</b> . | فىتوحيد وجبالوجود وتعينه               |
| 457          | في انه عالم بذاته لحضور ذاتهله         |
| 484          | انهبسيط فلايصدر عنه الاالواحد          |
| 454          | فىصدورالعقول والافلاك                  |
| TOA          | العالم نحادث قله محدث                  |
| milh         | ذكر براهين المتكلمين                   |
| 374          | الصانع فاعل بالاختيار والقدرة          |
| <b>**1</b>   | المقالة الخامسة في احكام النفس الناطقه |
| ***          | فىحدوثالنفس وتجردها                    |
| ***          | في ابطال مذهب اهل التناسخ              |
| ***          | فىامكان الوحى والنبوة                  |
| ***          | فيالمنامات الصادقة والكاذبة            |
| ۳۸۳          | في احوال النفس                         |

## مندرجات القسمالثاني

444

القسم الثانى فى العلم الطبيعى

| ٣٨٨          | المقالةالاولى فىاحكامالجسم ولواحقه            |
|--------------|-----------------------------------------------|
| ۳۸۹          | المبحثالاول في نفي الجزءالذي لايتجزى          |
| 444          | المبحث الثاني في ان لكل جسم شكل طبيعي         |
| ٤٠١          | المبحثالثالث فىالاين والمكان والحيز           |
| ٤١٠          | المبحثالرابع فىالجهة وما تتخددبه              |
| ٤ ۱ ٧`       | المقالةالثانية فيمباحثالحركة                  |
| ٤١٨          | المبحثالاول فىماهية الحركة                    |
| 773          | فىالحركةالقطعية والتوسطية                     |
| 270          | المبحث الثانى في اذلكل متحرك محرك             |
| <b>2</b> 4+  | المبحث الثالث فيما منه الحركة وما اليه الحركة |
| 243          | المبحث الرابع فيما فيه الحركة                 |
| 733          | المبحث الخامس في تقسيم الحركة                 |
| 733          | الحركة اما واحد بالشخص اوبالنوع اوبالجنس      |
| <b>£</b> \$0 | الحركة اماالسريعة واما بطيئة                  |
| 227          | الجركات قدتكون مضادة اوغه مضادة               |

| <b>ξ0</b> +- | الحركة امامستقيمه اومستديره              |
|--------------|------------------------------------------|
| <b>{ 0 Y</b> | الحركة قدتكون بالذات وقديكون بالعرض      |
| १०९          | المبحث السادس في وجود الزمان             |
| <b>£</b> 7£  | المبحث السابع في ان الزمان مقدار الحركة  |
| <b>17</b>    | المبحثالثامن فىالميل والاعتماد           |
| <b>٤</b> ٧٧  | المقالة الثالثة في احكام الافلاك         |
| ٤٧٨          | المبحث الاول في احكام محدد الجهات        |
| 243          | المبحثالثاني فياحكام المتحركاتالسماويه   |
| <b>ኒ</b> ሌካ  | المبحث الثالث فيحركة الفلك الاعظم        |
| ۰•۹          | المبحثالرابع في افلاك النيرين            |
| 0 <b>\</b>   | المبحث الخامس في اختلاف نورالقمر         |
| <b>0</b> 7A  | المبحثالسادس فيافلاك الكواكب             |
| ٥٣٩          | المبحثالسابع فىترتيب الاجرام ونضدها      |
| 0 8 0        | المقالةالرابعة فى احكام الارض            |
| <b>0</b> {7  | المبحثالاول فىالعناصر وفيها مباحث        |
| <b>0</b> {V  | المبحث الاول في استدارة سطح الارض        |
| ०१९          | المبحث الثاني فيمركزيةالارض عندالسماء    |
| 001          | المبحث الثالث في ان الارض ساكنة في الوسط |
| 007          | المبحث الرابع فى احكام العناصر الاربعة   |
| 970          | المبحث الخامس فيمغايرة كيفيات الاربع     |

| 070         | المبحث السادس في الكون والفساد             |
|-------------|--------------------------------------------|
| <b>0</b> Y• | المبحثالسابع فىالعناصر والاسطقسات          |
| 071         | المبحث الثامن في طبقات العناص              |
| 0Y.£        | المبحث الثاني من المقالة الرابعة في الاثار |
| <b>ዕ</b> ለጊ | المبحثالثالث فىالمساكن ومايتعلقبها         |
| 048         | المبحث الرابع في المزاج                    |
| 175         | المبحث الخامس في تكون الجبال والمعادن      |
| 444         | المقالةالخامسة فىالنفسالنباتية والحيوانيه  |
| ~\ru*       | المبحث الاول في النفس النباتيه وإفعالها    |
| 707         | المبحث الثاني في النفس الحيو انيه وقواها   |

قدوقع الفراغ بحمده ومنه تبارك وتعالى فىيومالخميس الخامس عشر منشهرالصفر ٩٥ مطابق ١٣٥٣/١٢/٨ .

مأك مرلانا السكالمشاخرة أولطا والمجتعبيرية والون جنة الانلام والمسايد سطاخ تأمي كالأكام أوالم الجعدواسة عليعانها وأدبب كتجأزوا وبالوجود وفيش للبروالوجود والضلوة عليجوا لمضرك لمعرالغوسسيمة المكلة لسابرانعي لاجتهاة دع لأه الطبسر واسجاء الطابي التمعس وتقب والقافعات الاقتاله فالمنطوح إيفا بالخارس خليرا خواي الآوه ونفائ والانقد على بالانتفار مشغلة علمالا أبندن واللهزر أنباها عامة ومرة ووانتك وظامة والمالكة فيعاعثان لآول فالماية المنطوص فإجابة الدوالانسان فبدلأن خالع للعلوم للزاذااجرع وبارتابيه معاشاركان وببايدار وانرع معاعلوما وهراما نصوران الجدوع يسرام ووالماميان البفلان تسوره ميكا اجكام وهمانب الشاهبعق لات بعضها

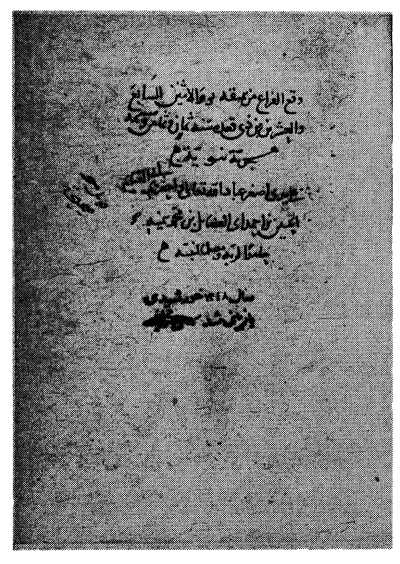
برك نخستين منطق العين ازكتابخانه آستانقدس



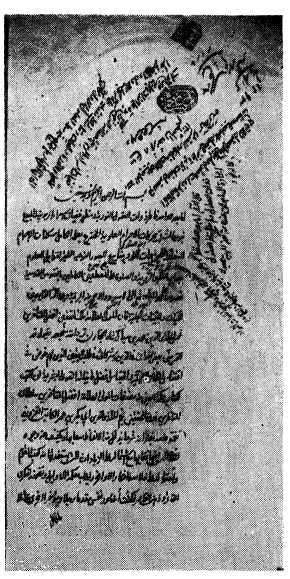
العنوود كأواب والشوروان وواشار والمااتلان إما فلوى وعواللشودما لانوقع ضوادع بالمل ككبيري النداؤمل ونشورط فعوا فكافا لكشيكافيا فالجهم بنهاوع إمندا بطال فولوز عمالها العاف فع العدائس ف النات والمامالية بطيدوالالكازاكان كأرانطن ومراطا المرزوا وجيان الاوراوالسل وكأوريون المعاار الكبية وذكار مسنل كالمنابخ مضول انتراخ العلود الكبية ألناومو بجال البحث بن كامنها كوركنما بعن فارما الفكاعي تعب المورم وليدة المنارك للأسطال الان من علم الفا ام البخرص البخسلون وداخل ما وبعد واللاذم علم وجود اللاذم المنطق الملاذم المنطق اللاذم ومقع الخلاف اللاكان من

فهاقبل أثاا لااب خفاع فيضفه الخياس لاستمآي افحا للنسلة ذاكارخ وتفكان كالإزلاسفة كمكيا النيروك الاستم وقوع مفرّه ما ذرّ مُنظِلَفُ لَا أَعِنْ الْمُعْلِقِينَةً فَيْ جَبَّرُ الْأَمْثُمُ س كل مدور فع في الإجوال المذكرة والليد الموجودة بتسم الازمندمع الارضاع الخامض في العجال الماضعة وذُكُّلُ لاندُ روامًا لِمَا إِسْ فَرُولانِ إِلْهِ لِلْإِلِيْ لِمُؤْكُونُ كُ الفنية الك إوال أن مواد الكان مادكا فعالك وهذا لازصور وفذا الغول أماجه الأع الجنراع سرفع وكلابه اوسنلزم لسوفدو كزنه والثلازم مليكانب الآخرات أيث فكون وتدجد ذائبا والاجفاع معقدوكا بموكفكات المزور كالابداسة الفراالي عود لك الايدر معاد المسافح وكالمه بجازان والمفا المسوع والكؤكاد المتكومنا المتكا أواده وهذه ألاوراق وأعولوامب العفوللافعاج والمسلوة على سولع يجو والبلغرعاد وإبغر

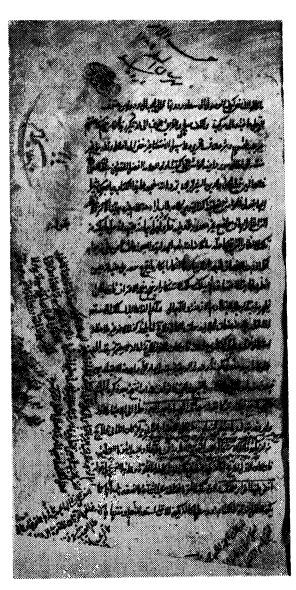
ركآخر منطق العين ازكنا يخانه آستانقدس



برك آخرمتن حكمةالعين ازكتابخانه آستانقدس



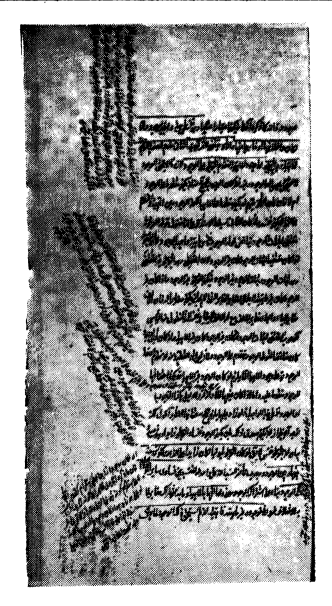
شرح حكمة العين برك نخستين ازنسخه مدرسه نواب مشهد



شرح حكمة العين برك دوم اذنسخه مدرسه نواب مشهد



شرح حكمة العين بخش الهيات ازنسخه مدرسه نواب مشهد



شرح حكمة العين بخش الهيات ازنسخه مدرسه نواب مشهد



برگ نخستین سخه «زد» از کتابخانه زاهدی



برگ دوم نسخه «زد» از کتابخانه زاهدی



بخش الهيات شرح حكمة العين ازنسخه «زه» كتابخانه زاهدي



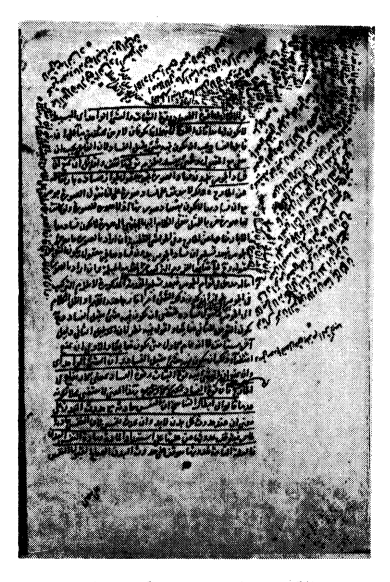
بخش الهيات شرح حكمة العين ازنسخه «زه» كتابخانه زاهدي



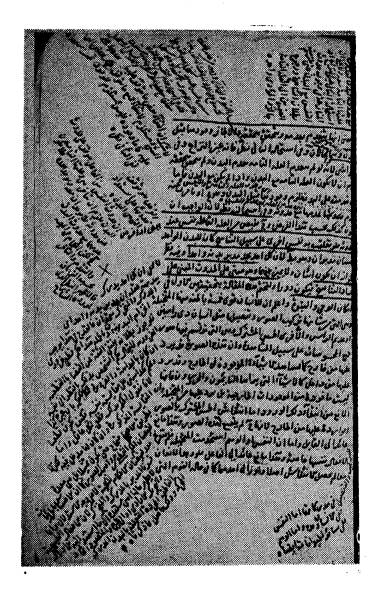
الهيات شرحميرك ازنسخه «زي» كتابخانهزاهدي



الهيات شرحميرك ازنسخه «زي» كتابخانهزاهدي



احكام نفس ناطقه از نسخه «زا» كتابخانه زاهدي



احكام نفس ناطقه از نسخه «زا» كتابخانه زاهدي



Publication No. 47

# HIKMAT al.'AYN

By

Najm al-Dīn

'Alī b. 'Omar al-Kātibī al-Qazvīnī

al.Sharh

By

Shams al-Dīn

Muḥammad b. Mubārak-shāh al-Bukhārī

Edited and Introduced

by

Ja'far Zāhedī

Prof. of the School of Theology and Islamic studies

Ferdowsi University Press Mashhad, March, 1974